UNIVERSITA DEGLI STUDI DI PADOVA

Dipartimento di Filosofia, Sociologia,

Pedagogia e Psicologia Applicata - FISSPA

Corso di Studio in

Scienze dell’educazione e della formazione

Curricolo FSRU - Scienze della formazione

LA MUSICALITA DELLA PERSONA: DISVELARE LE RADICI DELLA NOSTRA
UMANITA

RELATRICE
Prof.ssa Cavallo Alessandra
LAUREANDA
Frascinelli Vera Lucia

Matricola 2078414

Anno Accademico 2024/2025



Arthur: “Quante ne vedi?”
Patch: “Sono quattro dita, Arthur”.

Arthur: “No, guarda me. Quante ne vedi?
Guarda oltre le tue dita, quante ne vedi?”

Patch: “Otto”.

Arthur: “Otto e una buona risposta. S.
Vedi quello che nessun altro vede.

Vedi quello che tutti gli altri scelgono di non vedere.
Senza paura, conformismo o pigrizia.

Vedi il mondo intero come nuovo, ogni giorno.

La verita e che sei sulla strada giusta.
Se tu non avessi visto qualcosa in piu di un vecchio pazzo, scorbutico,
non saresti mai venuto qui”’






INDICE:

Indice
Introduzione

Capitolo uno

1.1 Una societa che dorme
1.2 La musicalita che scorre dentro di noi

1.3 Le caratteristiche dell’abitante adeguato
Capitolo due
2.1 1l problema della normalita

2.2 Imparare a con-suonare insieme

2.3 L’improvvisazione musicale e quella interiore

Capitolo tre

3.1 Un nuovo modo di educare alla stranezza

3.2 Proposta di attivita formative per sviluppare la propria musicalita

Conclusione: il profilo ideale di un formatore musicale

Bibliografia

Ringraziamenti

INTRODUZIONE



Un giorno, una persona a me molto cara mi disse: “E questione di scelta”. Da quel
momento, ho scelto consapevolmente di essere una persona che si interroga, che dubita
e che si entusiasma. Ho deciso di approfondire il tema della musicalita della persona
perché ritengo che qualsiasi cambiamento autentico all’interno della nostra societa
debba necessariamente partire da ciascuno di noi. E fondamentale imparare a
riconoscere la ricchezza che ognuno porta dentro di sé, cosi da sviluppare una nuova
forma di rispetto reciproco e un senso piu profondo di coesistenza.

Questo elaborato si propone come un messaggio, rivolto innanzitutto a me stessa, ma
anche a tutti coloro che lo leggeranno, che invita a riflettere su chi siamo, su come ci
relazioniamo agli altri e su quanto 1 contesti che viviamo influenzino profondamente il
nostro modo di essere. L’obiettivo ¢ stimolare una presa di coscienza piu ampia:
accorgersi di cio che ci circonda e scegliere se mettere in discussione oppure no la
nostra realta.

In questo percorso di riflessione, un ruolo centrale ¢ affidato alla figura del formatore,
Inteso non soltanto come trasmettitore di contenuti, ma come facilitatore di
consapevolezza, promotore di ascolto attivo, empatia e autenticita. Il formatore diventa,
cosi, un mediatore tra il sé e il contesto, tra I’individuo e il gruppo, capace di
riconoscere e valorizzare la “musicalita” che ciascuno esprime: intesa come armonia
interiore, ritmo personale, capacita espressiva e comunicativa non verbale ed energia
vitale.

Il presente lavoro intende offrire un contributo al dibattito pedagogico e formativo,
esplorando la musicalita della persona non solo come concetto simbolico, ma come
chiave concreta per attivare processi di trasformazione personale e collettiva. Si tratta,
in definitiva, di un invito ad aprirsi, ad accogliere la complessita del vivere umano e a
riscoprire, attraverso la formazione, la bellezza del nostro “suono interiore”.

Accorgetevi.

Capitolo uno
Un invito alla presa di coscienza

Con questo capitolo vorrei invitare il lettore a riflettere su quanto il passato influisca sul
nostro presente. Tuttavia, spesso rischiamo di chiudere gli occhi, di accettare la realta
cosi com'¢ per comodita o per abitudine, senza farci troppe domande. Una societa che
dorme ¢ anche una societa che al suo interno include cittadini e abitanti con del

potenziale e qualita uniche, I'unica difficolta sta nel capire che le abbiamo. Soltanto con



una presa di coscienza piu profonda, potremo riuscire a credere realmente in noi stessi,

senza avere la necessita di sminuire 1’altro.

“Qualunque cosa tu faccia non pensare mai a cosa diranno gli altri,

segui solo te stesso, perché solo tu nel tuo piccolo sai cosa e bene e cosa e male,
ognuno ha un proprio punto di vista, non dimenticarlo mai,

impara a distinguerti, a uscire dalla massa,

non permettere mai a nessuno di catalogarti come "clone di qualcun altro”,

’

sei speciale perché sei unico, non dimenticarlo mai.’

(Richard Bach)

1.1 Una societa che dorme

“Il filosofo e colui che cerca di portare gli altri fuori dalla caverna,

anche se rischia di non essere compreso.”

(Platone, La Repubblica).

Come notiamo dalla citazione riportata sopra, gia nell’antica Grecia si parlava del
concetto di guardare oltre, nonostante ci0 possa creare una sensazione di inadeguatezza.
Col mito della caverna, notiamo il ruolo del filosofo come colui che si accorge,
cercando di condividere cio che ha visto con gli altri. Con questo ideale in mente,
possiamo anche pensare al romanzo di Orwell, 1984, in cui tutte le persone sono in
preda alla passivita senza alcuna possibilita di sviluppare il proprio pensiero critico. Piu
recentemente invece, il famoso sociologo polacco Zygmunt Bauman, ci introdusse il
concetto di “Societa liquida", ovvero, una societa frammentata, senza alcun tipo di
orientamento ed obiettivi. Bauman denuncia con forza una societa che esalta I’individuo
autosufficiente e vincente che in realta, scarica tutto il peso del fallimento sull’individuo
stesso, come se fosse sempre colpa sua non essere “abbastanza”. Questo senso di
impotenza e inadeguatezza genera frustrazione, senso di colpa e, spesso, comportamenti
autodistruttivi, come 1’abuso di sostanze o il rifugio in dipendenze di vario tipo (droghe,
alcool, ma anche dipendenze affettive o digitali). Nella societa contemporanea,
caratterizzata da ritmi frenetici e da una complessita crescente, sembra che siamo

diventati ciechi nei confronti degli altri e sordi rispetto a noi stessi. La capacita di


https://www.frasicelebri.it/argomento/faccia/
https://www.frasicelebri.it/argomento/pensare/
https://www.frasicelebri.it/argomento/vista/
https://www.frasicelebri.it/argomento/originalit%C3%A0/

ascoltarsi interiormente, di comprendere i propri bisogni piu autentici e di attribuire

valore all’altro ¢ oggi pit che mai un atto necessario e spesso trascurato.

In un contesto dominato dall’incertezza e dal sovraccarico di stimoli, risulta sempre piu
difficile discernere ci0 che € realmente vero da cio che non lo €. L’avvento
dell’intelligenza artificiale, se da un lato rappresenta una straordinaria opportunita,
dall’altro ha contribuito a rendere piu labile il confine tra realta e costruzione artificiale,
alimentando disinformazione e confusione percettiva, facendoci sentire sempre
inadeguati. Allo stesso tempo, si tende a privilegiare le strade piu rapide e immediate, le
soluzioni facili e a basso sforzo, dimenticando che cio che appare conveniente nel breve
termine, non coincide necessariamente con il nostro benessere profondo. Coltivare la
lentezza, la riflessione e I’empatia diventa allora un atto di resistenza e un modo per

ritrovare un equilibrio piu autentico € umano.

Fatta questa premessa, a mio parere, ¢ opportuno soffermarsi su un aspetto spesso
trascurato ma profondamente significativo: la difficolta, da parte dell’individuo
contemporaneo, nel riconoscere e valorizzare 1 propri punti di forza. In un contesto
culturale in cui l'autostima sembra strettamente vincolata alla performance e al giudizio
esterno, 1’auto-percezione tende a svilupparsi in modo sbilanciato, privilegiando
un’attenzione costante e ipercritica verso i propri limiti e difetti, piuttosto che verso le

proprie risorse. (Bauman, 2002)

Risulta, infatti, paradossalmente piu semplice individuare le proprie mancanze piuttosto
che riconoscersi qualita o meriti. Ci0 ¢ in parte attribuibile a un atteggiamento
auto-valutativo di natura giudicante, che si radica in una cultura della competizione e
del confronto continuo. L’individuo € spesso spinto a esercitare un controllo rigido su sé
stesso, osservando con costanza ogni possibile imperfezione, in un processo di
auto-monitoraggio permanente che si riversa in una forma di autocritica paralizzante.
L’addormentamento della societa non € solo collettivo, ma anche individuale, emotivo e
cognitivo: si dorme mentre si agisce freneticamente, si dorme mentre si corre, mentre si
cerca di raggiungere traguardi imposti da altri. Questo sonno, apparentemente innocuo,
¢ in realta uno dei principali ostacoli alla piena realizzazione di sé e merita di essere
disvelato, nominato e criticamente messo in discussione. Per comprendere meglio anche

la fragilita dell’essere umano, trovo essenziale far riferimento al testo “L’amore che mi



resta” di Michela Marzano. La filosofa e scrittrice sostiene che la fragilita che ci
colpisce oggi, non ¢ una fragilita che viene accolta, ma anzi, viene nascosta. Possiamo
dedurre, quindi, che questa negazione della fragilita sia data non per mancanza di
attivita, ma dalla superficialita delle relazioni. Vi ¢ la necessita di ripensare alla
sofferenza, alla vulnerabilita, come parte della nostra vita senza avere uno sguardo

limitante. (Marzano, 2017)

In ambito formativo, il ruolo del formatore assume una valenza profondamente
trasformativa. Egli € chiamato non soltanto a trasmettere conoscenze, ma soprattutto a
“risvegliare” le coscienze, a stimolare la riflessione critica e ad accompagnare
I’individuo in un percorso di consapevolezza. Questa funzione richiama simbolicamente
il mito platonico della caverna citato all’inizio, in cui colui che ha visto la luce ha il
compito, spesso scomodo e faticoso, di tornare indietro per liberare gli altri dalle catene
dell’ignoranza, anche a costo di essere frainteso o giudicato. La sua mission ¢ quella di
aprire orizzonti nuovi, offrendo strumenti per leggere criticamente la realta e
promuovere un’autentica crescita personale e professionale. Questo processo di
consapevolizzazione, tuttavia, richiede una profonda integrita interiore: il formatore non
puo lasciarsi travolgere dalla “liquidita” del presente, caratterizzata da instabilita ed
insicurezza. E necessario, al contrario, che mantenga saldi riferimenti valoriali e una
chiara visione pedagogica, affinché possa agire in modo coerente all’interno dei contesti
formativi. Vorrei, infine, porre I’attenzione su un concetto che credo possa rappresentare
al meglio il nostro pianeta: Il villaggio globale. Nel libro di Carlo Spillare, “Teorema” si
parla del fatto che ormai ¢ davvero facile avere delle informazioni sugli altri nel giro di
poco tempo. Oggi, le notizie che ci arrivano sono spesso date da persone che non
conosciamo e questo, ci porta ad una sensazione di contentezza iniziale, che poi sfocia
in un senso di sfiducia generale. Le relazioni sono mediate dalla tecnologia e viene
ridotto il contatto umano, abbiamo dunque una spersonalizzazione dei rapporti. Spillare
ci mostra anche come la vecchiaia debba essere vissuta meglio e non in ottica di vivere
piu a lungo. L’ importante ¢ favorire la qualita della vita che ognuno di noi ha il diritto di
pretendere. In questa prospettiva, il ruolo del formatore si arricchisce di nuove
responsabilita. Egli deve essere non solo un facilitatore della consapevolezza personale,
ma anche un mediatore culturale, un educatore alla cittadinanza critica e digitale, in un
mondo dove le differenze rischiano di essere occultate da un’apparente uniformita

globale.



“Il villaggio globale di cui si parla, ha la necessita di avere al suo interno degli abitanti
adeguati, non di abitanti che si adeguino ai tempi e ai modi di vita del villaggio, ma di
abitanti che siano in grado di essere all’altezza delle situazioni che si vengono a

determinare sulla Terra”. (Spillare, 2003)

L’abitante adeguato di Spillare pud dunque essere interpretato come colui che, pur
immerso nel flusso continuo dell’informazione e della connessione, non smette di
interrogarsi, di porre resistenza alla banalizzazione e di cercare, in sé e negli altri, uno
sguardo autentico sul mondo. In questo capitolo, nella sezione 1.3, verranno affrontate
piu nello specifico le caratteristiche di questo abitante adeguato e come il formatore puo

aiutare le persone a sviluppare quest’ultime.

C’¢ la necessita di definire un modello educativo alternativo che si ispiri anche alla
pedagogia della lentezza o della lumca di Gianfranco Zavalloni. Essa ci invita a
rallentare per comprendere meglio, ad abitare il tempo in modo piu consapevole, € a
costruire un’educazione che non corra dietro ai numeri, ma che guardi in profondita alla

crescita dell’essere umano. (Zavalloni, 2014)

In un mondo che corre, educare alla lentezza significa educare alla liberta.

1.2 La musicalita dentro di noi

“L’uomo non é formato soltanto da vibrazioni,
)

ma vive e si muove di esse.’

(Inayat Khan)

Per comprendere al meglio di cosa tratta la musicalita interiore, dovremmo prima
definire il termine di musicalita. Per Beethoven ad esempio, noto per il suo disprezzo
verso gli esecutori “freddi”, I’anima ed il cuore erano essenziali perché avevano la
funzione di guida nell’interpretazione musicale. Citando la sua frase “Non basta colpire
1 tasti giusti, bisogna suonare con I’anima”, capiamo che la musicalita non riguarda solo
la lettura tecnica dello spartito, ma ha anche a che fare con il saper guardare oltre alle

note.



Nel presente elaborato, il concetto di musicalita interiore non sara considerato
esclusivamente nella sua accezione tecnico-artistica, ma verra interpretato come
manifestazione dell'energia vitale che permea I’essere umano. In questa prospettiva, la
musica € molto piu di una combinazione di suoni organizzati: essa si configura come
energia in movimento, caratterizzata da frequenze, vibrazioni e onde che risuonano
tanto all'esterno quanto all’interno dell’essere umano. Rispetto a questo, un riferimento
interessante ¢ proprio il libro “Parla come ami” di Maria Giovanna Luini. Secondo
I’autrice, I’energia ¢ vibrazione e ogni essere umano puo scegliere di attivare, o meno,
una forma superiore di energia: I’amore. Tale energia, profonda, consapevole,
trasformativa, si presenta come un potenziale interiore spesso trascurato, ma essenziale
nella costruzione di una comunicazione piu intima. Luini afferma inoltre che la prima
legge dell’energia ¢ la seguente: “Riceviamo cio che mettiamo in moto”. Questo
principio, applicato alla dimensione musicale, implica che la qualita energetica con cui
un individuo si approccia alla musica, determina la profondita dell’esperienza musicale
stessa. Allo stesso modo, anche il linguaggio, come forma di vibrazione sonora,
possiede un potere energetico che influisce direttamente sulla realta percepita e creata:
le parole sono onde e, in quanto tali, generano risonanza. Con quanto detto, ci tengo a
precisare che ¢ molto importante la modalita con la quale decidiamo di usare la nostra
energia: noi influenziamo gli altri, oltre che a noi stessi. Le parole che ci rivolgiamo,
vanno scelte con cura. Nel testo, si fa riferimento anche ai sette chakra ed io in
particolare mi soffermero sul quinto, conosciuto nella tradizione indiana come
Vishuddha, localizzato in corrispondenza della gola. Questo centro energetico ¢
storicamente associato alla comunicazione intima, alla verita personale e alla capacita di
espressione creativa. Nel pensiero di Luini, il quinto chakra non rappresenta solo un
simbolo, ma assume una valenza terapeutica concreta, poiché regolare e armonizzare il
flusso energetico in quest’area equivale a ristabilire un equilibrio tra mente, corpo ed
emozioni, attraverso il linguaggio e I’ascolto consapevole. Dovremmo aprirci un po di

piu ad altre culture, possiamo solo che imparare.

In questo testo riscontriamo anche il termine “Guaritore interno” che secondo I’autrice,
si riferisce ad una parte profonda e saggia di noi stessi che conosce la via per la
guarigione. Il nostro guaritore, coinvolge anche il corpo, la mente, I’anima e le nostre
intuizioni ed ¢ anche per questo motivo che la guarigione non avviene soltanto

attraverso 1 farmaci o la chirurgia, ma avviene soprattutto quando 1’essere umano si



riconnette con sé stesso. Questo contatto attiva il guaritore interno che sa cosa serve

davvero, anche quando la mente razionale ¢ confusa o bloccata. (Luini, 2021)

Trovo questo concetto molto coerente anche con quanto detto rispetto alla societa che
dorme. Ritengo che il guaritore interno di Luini, per via della sua capacita di farci
connettere con le nostre parti piu profonde, possa avere un ruolo essenziale nell’aiutarci
ad accorgerci. In seguito, trovo opportuno estendere il concetto di guaritore interno
oltre i confini della medicina tradizionale, riconoscendone la rilevanza anche
nell’ambito della vita quotidiana e del benessere personale. In una societa
contemporanea sempre piu frammentata e liquida, emerge con urgenza la necessita di
prendersi cura non solo del corpo, ma anche delle dimensioni piu profonde dell’essere
umano: I’intuizione, la spiritualita, la sensibilita, la saggezza interiore e la creativita. La
Via della Cura ¢ centrata sull’interiorita, sulla vibrazione e, in una societa che presenta
un certo sistema simbolico, dovremmo iniziare ad imparare quali simboli possono
effettivamente favorire il nostro benessere. Dentro a tutti noi, risiede una fiamma vitale
e nella situazione in cui siamo oggi, ci sara veramente complesso mantenerla accesa.
Per questo motivo ho scelto di espandere il concetto di musicalita ad un livello piu
personale: noi vibriamo e per poter mettere in atto una presa di coscienza, dobbiamo
fare attenzione alle parole che usiamo, a quale tipo di musica interiore vogliamo
trasmettere e soprattutto, scegliere se contagiare gli altri con la nostra energia positiva o
se usare quella negativa. Un’ulteriore riflessione utile a sostenere questa visione si trova
nel libro Due parole sulla musica di Maria Toffetti, docente presso I’Universita di
Padova. In questo testo, 1’autrice attribuisce alle arti, e in particolare alla musica, la
qualita simbolica e percettiva dell’acqua: un elemento capace di avvolgere e travolgere
I’essere umano in modo irresistibile, coinvolgendolo su un piano emotivo. Questa
analogia risulta particolarmente significativa se si considera che I'essere umano ¢
costituito in gran parte da acqua e che ogni corpo ¢, in fondo, una struttura energetica e
vibratoria. Ne consegue che la nostra vibrazione interiore, cosi come quella delle arti,
puo risuonare e travolgere gli altri, generando un impatto che ¢ insieme estetico,

emozionale e interpersonale. (Toffetti & Borgna, 2020)

Alla luce di queste connessioni tra corpo, acqua, vibrazione ed esperienza artistica,

diventa difficile negare I’importanza di un approccio integrato alla comprensione



dell’essere umano. In tal senso, non abbiamo piu alibi per ignorare la ricchezza e la
musicalita che abbiamo dentro, anche se ci risulta piu facile evitarla per non sembrare
diversi. Proseguendo in questa riflessione risulta particolarmente significativo il
contributo di Marcella Danon nel suo libro Star bene con la musica. L’autrice introduce
il concetto di akroasis, termine di origine greca che indica 1’ascolto profondo e
consapevole del mondo. In questa prospettiva, I’ascolto non si limita a una funzione
sensoriale passiva, ma diventa una pratica interiore e relazionale, che implica la capacita

di sintonizzarsi con la natura, con le altre persone e soprattutto con sé stessi.

Danon mostra come, nella societa contemporanea, si stia progressivamente perdendo la
capacita di ascoltare in modo autentico. Tale “sordita interiore” conduce a un
progressivo disallineamento tra cid che viviamo e cio che siamo in grado di percepire e
comunicare. L autrice mette in guardia dal rischio che le “musiche interiori”, ovvero i
nostri stati emotivi e psichici piu profondi, possano diventare nocive se non trovano un
canale di espressione e riconoscimento. Cosi come un suono esterno puo risultare
disturbante o dissonante per 1’equilibrio psicofisico, allo stesso modo le emozioni
represse o inascoltate possono generare disarmonia interiore, interferendo con il
benessere personale e relazionale. Da cio deriva I’importanza di recuperare una pratica
di ascolto attivo, intesa non solo come apertura verso ’altro, ma anche come strumento
di autoconoscenza e guarigione emotiva. Danon ricorre a una metafora potente: 1’essere
umano come aquila che vive da pollo. L’immagine suggerisce una potenzialita innata di
liberta, visione e grandezza che tuttavia resta confinata in una condizione limitante. Tale
condizione, secondo I’autrice, ¢ aggravata dalla perdita della capacita di ascolto, non
solo del mondo esterno, ma soprattutto del sé profondo. Solo quando I’individuo si
rende conto di avere una natura da riscoprire, puo iniziare un dialogo interiore autentico,

n cui 1’ascolto diventa strumento di trasformazione e di cura.

All’interno di questa cornice, ¢ possibile affermare che la nostra “natura reale” coincida
con la nostra “musicalita interiore”: una sorta di vibrazione personale unica, che riflette
la nostra identita piu profonda, i nostri valori, desideri e potenzialita creative. Danon
sottolinea il fatto, come nella musica, anche nel vissuto umano esista un’armonia
specifica che va riconosciuta e coltivata. Quando si perde il contatto con tale musicalita,
si entra in uno stato di dissonanza o malessere, mentre il suo recupero, attraverso

I’ascolto, I’espressione e la consapevolezza, rappresenta un passo fondamentale verso



I’equilibrio e il benessere. Per migliorare la qualita della vita sulla Terra, ¢ necessario
cominciare col migliorare la qualita del nostro rapporto con noi stessi, riconoscendo la
nostra musicalita e integrandola nella quotidianita. Solo in seguito, potremo agire in
modo piu consapevole anche sulla qualita della nostra vita esterna e delle relazioni con
il mondo circostante. L 'essere umano moderno appare costantemente rivolto verso
I’esterno: si osserva e giudica cid che fanno gli altri, si presta attenzione a come ci si
veste, a cio che si consuma, a cio che appare. Questo atteggiamento visivo, spesso
superficiale, alimenta un rapporto basato sull’immagine e sulla performance, piuttosto

che sulla comprensione di s¢ e degli altri.

Danon pone il focus I’importanza di riequilibrare i sensi, riconoscendo un ruolo centrale
all’udito, inteso soprattutto come strumento di connessione interiore e relazionale.
L’ascolto profondo ¢ infatti la via privilegiata attraverso cui puo avvenire il
riconoscimento della nostra musicalita interna. La musicalita, 1'energia vitale sono
sempre dentro di noi e, quando avremo il coraggio di ascoltarci, non vedremo I'ora di

condividere I'amore per la vita anche con chi ci circonda. (Danon, 1997)

In seguito, anche Patrizia Serblin nel suo libro Una piccola pietra bianca, ci dice come
sia fondamentale comprendere e accettare 1’idea che ciascuno di noi rappresenti un
canale attraverso cui puo fluire liberamente 1’energia, sia personale sia universale, a
condizione che tale canale venga mantenuto libero e “pulito”. In questa prospettiva, si
evidenzia I’importanza di imparare ad essere canali anche gli uni per gli altri, in un
processo di scambio e reciproca apertura che favorisce il benessere individuale e

collettivo. (Baluganti & Serblin, 2006)

Inoltre, anche il cantautore e chitarrista Franco Mussida nel suo testo 1/ pianeta della
musica, pone 1’accento sul fatto che il pianeta della musica ¢ in stretta connessione con
la natura e I’'uomo. Ognuno di noi ha una luce interiore, un fuoco da alimentare,
un’opera d’arte da mostrare agli altri. L’arte vera, pertanto, non ¢ mera esibizione o
tecnica, ma ¢ il frutto di una tensione profonda verso 1’ascolto di sé e degli altri, verso
un contatto diretto con cio che ci rende umani. In questa prospettiva, il corpo non ¢ solo
uno strumento fisico, ma un vero e proprio luogo dell’abitare: ci viene donato insieme a
un’identita vibrante, sensibile, in continua trasformazione, capace di accogliere e
riflettere le frequenze piu intime dell’esperienza umana. La musica, allora, si configura

come un ponte tra il visibile e I’invisibile, tra il sé interiore e il mondo esterno che

10



contribuisce a ristabilire un’armonia profonda tra I’individuo e il cosmo. Queste
riflessioni trovano spazio anche nell’opera di Fabrizio De André, altro grande interprete
della musica, intesa come veicolo di coscienza e di empatia. De André, nelle sue
canzoni, ha dato voce agli ultimi, agli emarginati, ai dimenticati dalla societa,
utilizzando la musica come strumento di rivelazione e compassione. Brani come La
guerra di Piero, Bocca di Rosa o Smisurata preghiera, testimoniano una visione
dell’arte in cui I’autenticita emotiva e il rispetto per I’umano sono centrali. Anche per
De André, come per Mussida, la musica non ¢ intrattenimento fine a sé stesso, ma ¢ una
forma di conoscenza e di risonanza spirituale, capace di svegliare chi dorme. La loro
visione dell’arte non ¢ elitaria, ma profondamente umanistica: 1’arte ¢ di tutti, nasce
dentro di noi e ha il potere di renderci pit consapevoli, piu sensibili e soprattutto, pit

umani. (Mussida, 2019)

Un possibile modello a cui la societa contemporanea potrebbe ispirarsi ¢ rappresentato
proprio dai bambini. Essi incarnano, in modo spontaneo e autentico, qualita
fondamentali per il benessere generale: non temono di sbagliare, perseverano con
determinazione quando credono in un obiettivo, lasciano fluire liberamente la loro
immaginazione e riconoscono, in modo del tutto naturale, il valore della lentezza. In tal
senso, 1 bambini sembrano piu vicini alla propria musicalita interiore rispetto agli adulti,
spesso condizionati dal bisogno di apparire competenti, produttivi ed efficienti. Quindi,
prima di supporre che un determinato bambino abbia I’ADHD, domandiamoci se la
distrazione o la lentezza nel fare un disegno, non sia semplicemente la manifestazione

spontanea dell’essere bambini.

All'interno di un percorso formativo che valorizza la persona, il ruolo del formatore ¢
significativo. Egli non ¢ soltanto colui che trasmette conoscenze o facilita competenze,
ma diventa un mediatore di significati e un catalizzatore di energie collettive. In questa
prospettiva, il formatore ¢ chiamato a captare e abbracciare le “musiche” emotive e
comunicative di ogni persona presente nel gruppo. E fondamentale che egli sappia
accogliere tali espressioni con apertura e sensibilita, evitando di generare situazioni di
disagio, giudizio o esclusione che possano compromettere il senso di appartenenza e di

sicurezza dei partecipanti.

Il formatore, attraverso la sua capacita di ascolto profondo e autentico, crea le

condizioni per un contesto formativo armonico, in cui ciascun individuo si senta libero

11



di esprimersi, senza timore di sentirsi inadeguato o fuori luogo. Proprio grazie a questa
attenzione alla dimensione umana e relazionale del gruppo, egli diventa promotore di un
ambiente favorevole allo sviluppo della persona nella sua interezza. In tal modo, viene
favorita non solo la comunicazione, ma anche la valorizzazione della "musicalita"
propria di ciascuno, intesa come manifestazione unica del proprio sentire, del proprio

pensiero e del proprio modo di stare al mondo.

1.3 Le caratteristiche dell’abitante adeguato
Il Decaloper Ideale dell’ Abitante Adeguato
Sapere per Capire
Capire per Fare
Fare per Conoscere
Conoscere per Riconciliarsi
Riconciliarsi per Vivere
Vivere per Meravigliarsi
Meravigliarsi per Crescere
Crescere per Condividere
Condividere per Amare
Amare per Dare un Senso alla Vita

Il Decaloper ideale di Marcello Bonazzola si mostra come una sequenza strutturata di
dieci tappe, concepita per rappresentare un percorso di sviluppo personale e crescita
interiore, fondato sull’assunto che la vita ¢ un dono. Tale visione ¢ presente anche
nell’opera Meravigliarsi per crescere di Carlo Spillare e Marcello Bonazzola. Ritengo
sia molto importante porre 1’attenzione sul Decaloper ideale, in quanto il formatore, nel

suo ruolo educativo e trasformativo, non deve mai rinunciare a uno sguardo utopico né

12



alla capacita di sognare il cambiamento. Marcello Bonazzola, ideatore del Metodo di

Dinamica Mentale Base, propone queste dieci tappe come una guida rivolta ai “presenti

e futuri abitanti adeguati”, ovvero a coloro che scelgono consapevolmente di

intraprendere un cammino di evoluzione personale e di conseguenza migliorare le

relazioni con I’ambiente esterno.

In seguito, ho scelto di fornire una descrizione piu articolata di ciascuna fase per poter

comprendere al meglio il Decaloper di Ma.Bo.

13

1.

Sapere per capire: Il sapere non ¢ fine a se stesso, ma ¢ il primo passo per
comprendere il mondo e sé stessi. Qui, avviene I’inizio della consapevolezza.
Nella vita quotidiana il sapere viene usato in tutto, tranne che per capire e, se
voglio vivere da abitante adeguato, non mi posso aspettare che gli altri mi

capiscano sempre.

Capire per fare: Solo dopo aver acquisito il sapere, si passa all'interiorizzazione
di esso. Ognuno di noi ha il proprio modo di vedere le cose, di agire, di
percepire, di sentire. Essendo unici, abbiamo tutti la liberta di fare cio che
vogliamo della nostra vita e, avendo punti di vista diversi, dobbiamo impegnarci
a rispettarli. Dunque, se la qualita della vita dipende solo da noi, non ci resta che
provare a fare qualcosa di costruttivo per noi stessi, in quanto nessun altro lo

potra fare per noi.

Fare per conoscere: Comprendere che la vita ¢ nelle nostre mani non serve a
nulla se non ci si da da fare per arrivare a conoscere la vita stessa.

Conoscere per riconciliarsi: La conoscenza di sé porta alla riconciliazione con
se stessi e con gli altri. Si puo definire una tappa che ci porta alla via della
guarigione, dell’accettazione. Come Spillare, anche io credo che molti smettano
di continuare a fare per paura dell’errore e di sbagliare, questo perché viviamo in
una societa che promuove stereotipi apparentemente perfetti. La conoscenza che
10 acquisisco nel fare pero, ¢ anche la stessa che mi rende consapevole del fatto
che la perfezione non esiste e solo a quel punto, posso provare affetto verso 1

miei confronti e quindi, riconciliarmi.



10.

Riconciliarsi per vivere: “La vita vera comincia dove finisce il conflitto
interiore.” Vivere diventa cosi un atto allegro e vero. Si tratta di dire di Si alla
vita, a sé stessi. Quando riesco a darmi la liberta di dire di Si a me, a cio che
provo, allora anche chi mi sta attorno lo percepira. Sta tutto nel prendere una

libera scelta.

Vivere per meravigliarsi: Chi vive in modo autentico, sviluppa la capacita
dello stupore. La meraviglia ci guida anche alla curiosita e al voler conoscere ed
interessarsi di tutto. “Quando ti prepari a fare qualcosa che ti impegna al
massimo, di solito pensi “e se non ce la faccio?” ; perche non provi a dire invece

“e se ce la faccio?” e vai a vedere cosa succede?”

Meravigliarsi per crescere: Per meravigliarmi devo abbandonare le scuse,
I’autocommiserazione, la presunzione. Per crescere invece, devo iniziare a
comprendere che da oggi fino alla fine dei miei giorni, tocca a me farmi stare
bene e, se non lo accetto continuando a sperare che i problemi si risolvano da

soli, allora non cresco.

Crescere per condividere: La crescita non ¢ un atto solitario, cio che si

conquista va donato. Bisogna imparare I’arte del contagio positivo.

Condividere per amare: La condivisione, implica anche I’amore che non ¢
possesso ma un dono. Amare incondizionatamente ¢ dare senza aspettarsi niente
in cambio. Se si da solo importanza all’ego, la condivisione non avviene.
Dunque, ¢ importante lasciarlo da parte, a meno che non si parli di sano

egoismo, dato che se non ho amore per me stesso non posso donarlo agli altri.

Amare per dare un senso alla vita: “La vita ¢ un dono che trova senso solo se
restituito.” Il senso non sta in ¢io che si ha, ma in cio che si da. Una volta che ho
capito il mio valore, mi assumo le mie responsabilita e scommetto su di me, 1
risultati verranno da sé, e anche se non arrivano, non diventa una tragedia perché
si € pur sempre consapevoli di chi si €, al massimo la prossima volta si corregge
il “tiro”. A questo punto, non aspettandomi niente in cambio e non pretendendo
che la vita diventi piu semplice quando lo vuole lei, non mi resta che amare la

mia vita perché ¢ gia perfetta cosi.

(Bonazzola & Spillare, 2020)

14



Come gia accennato nel primo capitolo, la nostra societa ¢ un Villaggio Globale. Ci
adeguiamo alle mode, alle tendenze, dobbiamo essere sempre i primi € ci sentiamo un
peso se sbagliamo. Grazie alla tecnologia ¢ molto facile sapere tutto di tutti e cio, ci
porta a mostrare versioni di noi stessi che non ci rispecchiano, solo per far vedere agli
altri che abbiamo una vita perfetta. Spillare pero, dice che il Villaggio Globale ha
bisogno di essere vissuto da abitanti adeguati, non da abitanti che si adeguano. La
differenza ¢ evidente. Mentre chi si adegua si conforma, spesso rinunciando alla propria
unicita, I’ Abitante Adeguato agisce con consapevolezza, integrita e liberta interiore,
partecipando in modo attivo e responsabile alla vita comunitaria. Diventa quindi
imprescindibile un lavoro di consapevolizzazione, affinché ciascuna persona riconosca
di essere portatrice di qualita preziose, spesso latenti, che attendono solo di emergere
spontaneamente. E solo attraverso questo processo di risveglio interiore che sara
possibile costruire una societa piu sana, coesa ¢ inclusiva. Nel libro Diventa chi sei.
Abitante adeguato. di Carlo Spillare e Patrizia Serblin, vengono evidenziate le

caratteristiche fondamentali dell’abitante adeguato:

Consapevolezza: capacita di osservare s€ stessi e I’ambiente con lucidita
Disciplina: rigore nell’azione quotidiana che porta anche alla liberta
Impeccabilita e pulizia: impegno nel compiere il proprio dovere con integrita

Umanita, umilta e pazienza: qualita relazionali che favoriscono coesione e rispetto

reciproco

In quanto futura formatrice, ritengo che ciascuno di noi abbia la possibilita concreta di
diventare un Abitante Adeguato, poiché le caratteristiche che definiscono tale figura,
sono gia presenti, in misura pit 0 meno sviluppata, in ogni essere umano. La vera
difficolta non risiede tanto nel possedere tali qualita, quanto piuttosto nel riconoscerle e
portarle alla luce. Diventare un Abitante Adeguato, allora, non significa acquisire
qualcosa di esterno, ma intraprendere un percorso di presa di coscienza, volto a far

emergere cio che gia esiste dentro di noi, ovvero, la nostra musicalita.

Una mia esperienza personale

15



Ho scelto di parlare e di focalizzarmi sulle caratteristiche dell’abitante adeguato perché
per me ¢ stato fondamentale frequentare i corsi di Dinamica Mentale Base, sia in eta
adolescenziale sia in eta adulta. Mi reputo anche fortunata perché tramite questi corsi,
ho avuto il privilegio di scoprire parti di me che neanche conoscevo. Siamo portatori di
un immenso potenziale creativo, € auspico con convinzione che un giorno la possibilita
di scoprirlo diventi un diritto universale, e non piu un privilegio riservato a pochi. La
conoscenza di sé non dovrebbe rappresentare qualcosa da conquistare, ma piuttosto una

libera scelta, accessibile a chiunque desideri intraprenderne il cammino.

Durante i corsi ho appreso un principio per me fondamentale: “se tu stai bene, io sto
bene”. In qualita di formatrice, sento il dovere e il desiderio di continuare a promuovere
il prezioso lavoro di Marcello Bonazzola, Carlo Spillare, Patrizia Serblin e di tutte le

persone che, con dedizione e amore, fanno parte di questa realta.

Capitolo due

Le nostre stranezze sono anche le nostre armonie

Il secondo capitolo ha come obiettivo di stimolare nel lettore un’altra riflessione su che
cosa sia effettivamente la normalita e su che cosa sia la stranezza o la follia. Oggi,
essendo presi sempre di piu dalla freneticita della vita ed essendo ormai influenzati da
vari stereotipi, non riusciamo piu a comprendere che la normalita che noi definiamo
tale, non ¢ altro che la stranezza nel mondo degli strani che tanto giudichiamo per le
loro diversita, come se noi non fossimo tutti diversi. Con questo capitolo mi interrogo
su quale possa essere un possibile punto di partenza per superare una visione rigida e
omologante della normalita, con l'obiettivo di promuovere una convivenza armoniosa

con le peculiarita e le differenze che caratterizzano ogni individuo.

1

“Ti viene data solo una piccola scintilla di follia. Non devi perderla.’

(Robin Williams)

16



2.1 Il problema della normalita

Quotidianamente attribuiamo etichette agli altri, giudichiamo chiunque in base a

quest’ultime e cerchiamo di stabilire un’unica verita.

A mio avviso, per poter parlare di normalita, ¢ indispensabile contestualizzare questo
termine all’interno del contesto socio-culturale in cui viviamo. La normalita, infatti, non
puo esistere in modo assoluto o oggettivo: essa prende forma soltanto nella misura in
cui vi sia qualcuno disposto a credervi e a riconoscerla come tale. Viviamo in una
societa che, come abbiamo gia detto, appare addormentata, nella quale pochi riescono a
distinguersi senza provare un senso di inadeguatezza o senza temere il giudizio altrui.
Da questa prospettiva, la normalita puo essere vista come una condizione imposta,

spesso sofferta da coloro che, potremmo dire, sono piu "consapevoli" o "svegli".

Un esempio che sento di mettere in luce si pud osservare in ambito universitario: mi
capita spesso di assistere a lezioni in cui gli studenti, non intervengono spontaneamente
per semplice curiosita o interesse, né rispondono alle domande poste dai docenti.
Questo accade, con molta probabilita, a causa del timore di essere giudicati,
specialmente se quanto espresso potrebbe risultare fuori luogo rispetto alle aspettative
comuni. Allo stesso modo, anche I’atteggiamento del docente puo essere condizionato
da un’idea predefinita di normalita: se egli si mostra autenticamente coinvolto,
interessato ai suoi studenti e aperto al dialogo, rischia di essere percepito come "strano",
poiché I'immagine convenzionale del docente prevede una trasmissione del sapere priva
di una reale manifestazione di interesse. Questo ¢ solo un esempio, ma in generale nella
vita di tutti i giorni cerchiamo di essere considerati “normali” perché ormai si € piu
concentrati sul come si appare. Di conseguenza, ¢ possibile riscontrare 1’uso del termine
stranezza, al quale oggi si attribuisce frequentemente un'accezione negativa. A mio
avviso, la stranezza consiste nell’essere autenticamente sé stessi, anche a costo di
suscitare sguardi perplessi o di andare controcorrente. Senza dubbio, cid puo risultare
spaventoso: mancano certezze e si corre il rischio di restare soli, almeno per un certo
periodo. Tuttavia, ritengo sia molto piu originale e significativo, conservare dei principi
in cui credere in una societa che spesso impone ideali prestabiliti ai quali ci si aspetta
che tutti aderiscano. Ritengo sia piuttosto limitante continuare ad adeguarci a standard
che, anziché favorire la nostra crescita, finiscono per limitarci. Trovo strettamente

connessi 1 concetti di normalita e perfezione, poiché siamo spesso indotti a credere che

17



in noi non vi sia nulla di sufficientemente valido o degno di valore. Personalmente,
nutro una profonda fiducia nelle potenzialita dell’altro e, qualora, nel mio ruolo di
formatrice, smettessi di trasmettere il messaggio che la perfezione non coincide con il
sentirsi inadeguati e che essa la si puo trovare esclusivamente dentro di sé, allora

significherebbe che non sono piu adatta a svolgere questo mestiere.

In Elogio della follia, Erasmo da Rotterdam offre una riflessione satirica e al tempo
stesso profondamente umana sulla condizione dell’'uomo e sui meccanismi sociali e
culturali che ne influenzano il pensiero e il comportamento. Si afferma che la felicita
dipende non tanto da una realta oggettiva, quanto dalle opinioni e dalle credenze che
ciascuno di noi elabora. In quest’ottica, ¢ 'uomo stesso a dare valore al mondo che lo
circonda e non viceversa. La realta risulta dunque soggettiva e mutevole, cosi come
I’essere umano che presenta una molteplicita di sfaccettature, spesso contraddittorie.
Erasmo rivaluta il concetto di follia, interpretandola non come perdita della ragione, ma
come una forza vitale, un principio di spontaneita e autenticita che consente all’essere
umano di sottrarsi alla rigidita della razionalita e alle convenzioni imposte. Secondo
questa visione, le passioni non sono vizi da reprimere, ma impulsi creativi e generativi
che spingono 1’individuo a compiere buone azioni. La follia, intesa come apertura
all’irrazionale, al desiderio, al sogno, diventa quindi condizione necessaria per una vita
pienamente vissuta. Oggi piu che mai, ¢ necessario un elogio della follia anche nel
campo della formazione: solo attraverso essa possiamo educare individui liberi,

consapevoli e realmente felici. (Erasmus, 2018).

Spesso noto come tutte le persone, definite strane, siano simili fra loro per almeno due
tratti: la sofferenza e 'umorismo. Nonostante possa sembrare un paradosso, € proprio
nella profondita della sofferenza che nasce una particolare sensibilita, una capacita di
vedere oltre la superficie della realta. Chi soffre, spesso, € costretto a confrontarsi con se
stesso in solitudine, a familiarizzare con 1 propri pensieri, anche con quelli pit scomodi.
Questo viaggio interiore, per quanto doloroso, puo aprire spazi inaspettati di

consapevolezza e di empatia.

L’umorismo, invece, diventa una forma di resistenza, di sopravvivenza, ma anche di
rivelazione. Non ¢ un umorismo superficiale, ma piuttosto una risata amara, a volte

ironica, che nasce dall’aver visto il lato assurdo del mondo. E la stessa risata che si

18



intravede nell’ Elogio della follia, quando Erasmo, attraverso la voce della Follia stessa,

smaschera le vanita umane, le convenzioni sociali e le ipocrisie del potere.

Chi ha sofferto, spesso sviluppa una capacita di osservazione piu acuta, una percezione
meno ovvia della realta. La “follia” di queste persone non ¢ vera pazzia, ma piuttosto
uno scarto dalla norma, una deviazione che le rende piu libere, piu autentiche, piu
umane. E una follia che sa ridere, che sa piangere, e che, proprio per questo, sa
comprendere davvero. Con questa riflessione non si vuole certo insinuare che chi si
adatta alla realta cosi com’¢, accettando le regole e le convenzioni, non abbia mai
sofferto. La sofferenza ¢ universale, ma cio che davvero cambia ¢ il modo in cui la si
elabora. Alcuni scelgono di integrare nel proprio vissuto cid che hanno imparato
attraverso il dolore, sviluppando una consapevolezza piu profonda di sé. Altri, invece,
decidono consciamente o no, di proseguire come se nulla fosse accaduto, cercando di

rientrare nei binari della “normalita”.

N¢ ’'una né I’altra via ¢ necessariamente superiore: ogni scelta comporta benefici e
rischi. Chi fa della sofferenza un punto di forza, puo sviluppare empatia, sensibilita,
senso critico, ma rischia anche di isolarsi, di sentirsi incompreso o di vivere
un’esistenza troppo “pensata”. Chi invece sceglie di voltare pagina, puo trovare
maggiore serenita e adattamento sociale, ma potrebbe anche rinunciare a un’occasione

di crescita interiore.

Nessuno sfugge completamente alla maschera, cio che conta ¢ riconoscere di indossarla.
Vorrei portare, in questo contesto, un esempio tratto da un film che mi tocca sempre nel
profondo: Patch Adams. C’¢ una scena in particolare che esprime perfettamente la
connessione tra empatia, sofferenza e creativita nel prendersi cura dell’altro. Rudy, un
paziente affetto da disturbi psichici, ¢ bloccato nel letto perché terrorizzato da un branco
immaginario di scoiattoli. Nessuno riesce a farlo alzare e gli altri pazienti, insieme al
personale medico, lo osservano con distacco o con fastidio, incapaci di vedere oltre il

sintomo.

Patch, al contrario, non si limita a dire a Rudy che quegli scoiattoli non esistono, non lo
corregge, non lo ridicolizza, fa qualcosa di radicalmente diverso: entra nel suo mondo,
accoglie la sua visione del reale. Imbraccia un bazooka immaginario e comincia a

“sparare” agli scoiattoli, giocando con lui. In quel momento, la paura di Rudy viene

19



trasformata in gioco, in relazione, in alleanza. In questo modo Rudy riesce ad alzarsi, a
camminare, e infine ad andare in bagno. Un gesto semplice, ma profondamente
simbolico: la riconquista della dignita attraverso I’empatia e I’'umorismo. Questa scena
mostra come, talvolta, solo chi ha attraversato la sofferenza ¢ in grado di riconoscere
quella degli altri, senza giudizio. Patch, che ha vissuto un momento personale di crisi e
ha scelto di trasformare quella sofferenza in cura per I’altro, incarna proprio quel tipo di
“follia sensibile” di cui parlava Erasmo: una follia che rompe le regole apparenti della
logica, ma che in realta contiene una forma superiore di saggezza. E importante
sottolineare che I’esempio tratto dal film Patch Adams non deve essere confinato
esclusivamente a luoghi come ospedali, strutture psichiatriche, comunita o case di
riposo. Al contrario, il suo significato si estende ben oltre: riguarda ogni contesto umano
e formativo. Noi educatori, formatori e figure adulte di riferimento abbiamo il compito e
la responsabilita di immaginare, creare e vedere oltre, proprio come fanno i bambini.
Dovremmo essere capaci di entrare in contatto con mondi interiori differenti dal nostro,

anche quando ci appaiono “folli”, surreali o distanti.

Non possiamo permetterci di infrangere la realta dell’altro solo perché non coincide con
la nostra. Questo vale in modo evidente nei confronti delle persone con disturbi psichici,
ma si estende anche ai bambini, agli adolescenti e a tutte le persone che vedono il
mondo in maniera non convenzionale. Spesso, dietro un’apparente “diversita” si cela
una profondita che richiede ascolto e presenza, non correzione o esclusione. Alla fine,
con un po’ di ironia e amore, come dimostra Patch nella scena con Rudy, si possono
ottenere risultati molto piu concreti e profondi di quelli prodotti da un approccio
puramente razionale o autoritario. L’'umorismo, unito alla sensibilita, diventa uno
strumento educativo potentissimo, perché non solo abbatte le barriere, ma costruisce
ponti emotivi duraturi. Rino Cerritelli nel suo libro La terapia dell umorismo, sostiene
che la capacita di ridere, e ancor piu quella di sapersi prendere in giro, puo avere un
effetto terapeutico simile a quello di pratiche come la musicoterapia o la danzaterapia.
Tuttavia, ¢ importante distinguere tra 'umorismo che ferisce e quello sano, costruttivo.
Quest’ultimo, ¢ una vera e propria arte, da conoscere e praticare con consapevolezza.
L’umorismo autentico si collega profondamente all’amore: entrambi, infatti, donano
leggerezza alla vita e, sempre secondo 1’autore, rappresentano un livello superiore di
coscienza. Anche per Luigi Pirandello I’'umorismo ¢ una risorsa fondamentale: ci

permette di cogliere il lato piu assurdo e contraddittorio della realta senza mai perdere il

20



contatto con la nostra umanita. L’umorista, infatti, non si limita a ridere delle cose: egli
¢ profondamente consapevole delle fragilita del mondo e, proprio per questo, riesce a

sviluppare una forma di distacco critico.

Una visione simile si ritrova anche in Kierkegaard, padre dell’esistenzialismo, che
considerava I’umorismo come una tappa superiore dello spirito, una forma di coscienza
che, pur riconoscendo 1’assurdita della vita, non cade nel nichilismo ma lo supera con
ironia. Anche Nietzsche vedeva nell’'umorismo e piu in generale nella risata, una forza
vitale, capace di liberarci dalle illusioni e dalle convenzioni sociali. Celebre ¢ la sua

frase: “L’uomo soffre cosi profondamente che ha dovuto inventare il riso.”

Secondo Cerritelli dunque, nasciamo tutti comici: imperfetti, goffi, impacciati. Fin dalla
nascita, la nostra esistenza ¢ colma di tentativi di adattamento al mondo che ci circonda.
Cerritelli propone una distinzione affascinante: possiamo essere comici o ridicoli. La
differenza sta nella consapevolezza e nell'accettazione di appartenere ad un mondo
limitato e nell’avere noi stessi dei limiti. Essere comici significa accettare le proprie
imperfezioni e ridere con leggerezza; essere ridicoli, invece, vuol dire rifiutare queste
ultime, magari cercando di mascherarle o negarle, con il rischio di diventare caricature
di noi stessi. (Cerritelli, 2013). Un ulteriore riferimento che mette in discussione il
concetto di normalita si trova nell'opera di Erich Fromm 7 cosiddetti sani: la patologia
della normalita. L’ autore evidenzia come ogni societa tenda a modellare un tipo di
personalita che aspiri a fare cio che "deve", conformandosi al ruolo che le ¢ stato
assegnato. Ogni societa, infatti, nutre un forte interesse per una certa dose di conformita,
considerata essenziale per il mantenimento dell’ordine sociale. Fromm si interroga
persino sulla possibilita che, nel mondo contemporaneo, sia necessario “impazzire” per
riuscire a cogliere certi aspetti della realta. Citando Lessing: “Chi non perde la ragione,
evidentemente non ¢ in grado di ragionare” l'autore ci porta a riflettere su come, chi si
rifiuta di adeguarsi e cerca invece di elaborare un diverso sistema di orientamento,

venga spesso etichettato come nevrotico o folle. (Fromm, 1997).

Con questa visione, che a mio parere rispecchia molto la nostra situazione attuale, mi
vorrei soffermare infine su un ultimo testo che apparentemente potrebbe sembrare un
libro per bambini, ovvero, I/ piccolo principe di Antoine De Saint-Exupéry. Nel libro, 1
concetti di normalita e stranezza vengono messi profondamente in discussione. L’autore

utilizza la figura di un bambino venuto da un altro pianeta per mostrarci quanto cio che

21



viene considerato “normale” dagli adulti possa in realta essere assurdo, mentre cio che
appare “strano” o infantile racchiude spesso una verita piu profonda. Questo tema viene
approfondito anche attraverso i personaggi che il Piccolo Principe incontra durante il
suo viaggio tra 1 pianeti: il re che vuole comandare tutto anche se non ha sudditi, I’'uomo
d’affari che conta le stelle per possederle, I’ubriacone che beve per dimenticare la sua
vergogna. Tutti questi personaggi sono presentati in modo ironico e le loro azioni sono
assurde, eppure rispecchiano molti comportamenti considerati “normali” nella societa
adulta. Saint-Exupéry ci invita a riflettere su quanto spesso la cosiddetta normalita sia in
realta vuota, ripetitiva o priva di significato. Fin dalle prime pagine, il narratore
racconta di quando, da bambino, disegno un boa che aveva ingoiato un elefante, ma gli
adulti, pero, vedevano solo un cappello. Questo episodio introduce uno dei messaggi
principali del libro: gli adulti, troppo legati a una visione razionale e convenzionale del
mondo, non riescono a vedere oltre le apparenze, mentre i bambini, con la loro
immaginazione, colgono I’essenza delle cose. Quella che per i grandi ¢ “normalita”, per
1 bambini puo essere una forma di cecita. Al contrario, la “stranezza” infantile diventa

un modo per avvicinarsi alla verita. (De Saint-Exupéry, 1949).

Abbiamo tanto da imparare dai bambini, da chi ci vuole mostrare altre prospettive e da
chi si esprime senza paura. Per migliorare il mondo in cui viviamo, dobbiamo

necessariamente curare la nostra parte piu strana, piu folle e piu bambina.

2.2 Imparare a con-suonare insieme

Vorrei riportare qui in basso una mia riflessione che credo possa descrivere molto bene

tutto cio che é stato detto fino ad ora:

“Come ti sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero per il semplice fatto che sei te
stesso?

Come ti sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero per il semplice fatto che sai
dimostrare amore a te stesso e quindi di conseguenza anche agli altri? Come ti
sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero perché sai esprimere la tua unicita?

Come ti sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero perché sei insostituibile?

Come ti sentiresti?

22



Al mondo d’oggi é quasi impossibile credere che si possa essere apprezzati per queste
“banalita”, che poi banalita non sono. Sono qui per dire che invece si puo, che ci si puo
sentire importanti. Possiamo essere noi stessi e possiamo essere creativi nel farlo, ma
solo se accettiamo che ognuno é unico per se stesso e che quindi, dobbiamo rispettare

['unicita dell’altro.”

Ci tengo a precisare che queste domande io me le sono poste piu volte e vorrei che
chiunque leggera questo elaborato, faccia lo stesso. Cio di cui abbiamo realmente
bisogno non ¢ qualcosa di eccessivamente complesso o strutturato: al contrario, cio che
ci occorre ¢ spesso cio che diamo per scontato e che, proprio in quanto tale, abbiamo
cancellato dalle nostre priorita quotidiane. Partendo da questa considerazione, desidero
sottolineare come la trasformazione della nostra societa in una realta piu gentile e

inclusiva sia, in realta, un obiettivo piu raggiungibile di quanto comunemente si pensi.

A supporto di questa affermazione, desidero riportare un’esperienza personale vissuta
durante il mio tirocinio presso la Dreaming Academy, un’accademia di musical a
Padova. Inizialmente, non mi sentivo particolarmente accolta all'interno dell’ambiente
e, di conseguenza, tendevo a mantenere un atteggiamento osservativo e defilato,
limitandomi ad assistere alle lezioni senza prendere parte attiva. Cio che perd ha
rappresentato la vera spinta alla stesura di questo elaborato ¢ stato proprio
I’atteggiamento dei ragazzi dell’accademia che, nonostante la mia apparente inattivita,
piu volte mi hanno manifestato il loro apprezzamento, mostrandosi felici della mia
presenza e riconoscendo in me un punto di riferimento discreto nei momenti piu
impegnativi della giornata. Inizialmente mi sono chiesta quale contributo avessi
realmente offerto loro, ma la verita ¢ che, talvolta, non & necessario fare grandi gesti: ¢
sufficiente esserci, con gentilezza e amore. Questo semplice episodio mi ha confermato
che il cambiamento verso una societa piu empatica puo iniziare da piccole azioni

quotidiane, accessibili a tutti.

Per questo motivo, la figura del formatore si rivela di fondamentale importanza. Pur
trattandosi di un ruolo poco compreso ¢ non sempre adeguatamente valorizzato dal
punto di vista economico, il formatore possiede la straordinaria capacita di generare
cambiamento, promuovere trasformazioni e far sentire gli altri liberi di essere loro
stessi. Viviamo in un'epoca in cui la comunicazione digitale ha ormai superato quella

interpersonale: sono piu frequenti le interazioni online rispetto ai saluti scambiati per

23



strada e, allo stesso modo, spesso ci sentiamo obbligati a mostrare un sorriso di
convenienza, piuttosto che sorridere autenticamente e mossi da un sentimento sincero.
Dunque, con questo elaborato, desidero metaforicamente "passare il testimone" a chi
avra la sfortuna o la fortuna di leggerlo. Sara compito del lettore farsi promotore di un
impegno attivo, portando con sé un po’ di quella sana follia capace di scuotere le

certezze e contribuire, anche solo in parte, a migliorare la realta in cui viviamo.

Un’opera importante che ritengo possa essere coerente con questo discorso € La nascita
della tragedia di Friedrich Nietzsche. In quest’opera, vi sono due concetti che
corrispondono agli impulsi artistici fondamentali: I’apollineo, ovvero, la misura,
I’ordine, la bellezza, la forma individuale e il dionisiaco, rappresentato dall’ebbrezza, la
dismisura, la collettivita e I’istinto. Per il filosofo la nascita di una tragedia nasce dalla
fusione di questi due impulsi che non elimina uno dei due poli, ma li fa coesistere in
tensione, proprio come una societa puo essere sana quando riesce a integrare gli opposti
(normalita e follia, musiche interiori diverse tra loro, I’efficienza e la lentezza).
Nietzsche propone ’idea che solo attraverso I’arte si puo raggiungere una sintesi di
questi poli e quindi, una forma piu alta di umanita. In questo senso, il "con-suono" ¢
anche una visione utopica di societa in cui le differenze non sono eliminate, ma
armonizzate. Si tratta di costruire una societa in cui la tensione tra individuo e
collettivita non venga risolta con I’annullamento di una parte, ma venga valorizzata

come fonte di vitalita. (Nietzsche & Giametta, 1977)

Per poter realmente giungere ad una forma di “con-suono” condiviso all'interno della
societa, € necessario, come primo passo, coltivare con consapevolezza e impegno la
fioritura della nostra melodia collettiva. Cio implica un approfondimento autentico delle
relazioni interpersonali, volto all’arricchimento reciproco e alla costruzione di
un’armonia comune. Come suggerisce Marina Toffetti nel testo Due parole sulla
musica, nella pratica musicale si ricorre spesso agli abbellimenti, detti anche ornamenti
o fioriture, i quali non sono meri elementi decorativi, ma componenti espressivi in grado
di conferire profondita, movimento e intensita ad una composizione. Se dunque in
musica tali abbellimenti arricchiscono il brano rendendolo piu vivo, non vi € ragione per
cui non si possa applicare un principio analogo alla dimensione sociale, impegnandoci a

rendere piu ricca la nostra convivenza.

24



In secondo luogo, riprendendo sempre il pensiero di Toffetti, risulta fondamentale la
necessita di “accordarci”. Il termine accordo, che etimologicamente deriva sia da
accordare sia da concordare, e quest’ultimo da cor, cordis, cio€ cuore, suggerisce che il
processo di armonizzazione tra le persone ¢ profondamente legato a una dimensione
emotiva e affettiva: mettersi d'accordo significa, in ultima analisi, entrare in sintonia a
partire dal cuore. Tuttavia, tale accordo non ¢ privo di tensioni: al contrario, € proprio
attraverso il confronto e ’attrito tra diverse pulsioni che si costruisce un equilibrio
dinamico. In questo senso, torna utile il pensiero di Friedrich Nietzsche, fondato sulla
coesistenza e sull’interazione tra impulsi contrastanti. L’armonia non nasce
dall’eliminazione del conflitto, bensi dalla sua trasformazione in una forma superiore,

che possiamo definire, appunto, come un “accordo vitale”.

Infine, Marina Toffetti riflette sul significato profondo del termine “orchestrare”, inteso
non soltanto come azione tecnica, ma come atto creativo e relazionale. In ambito
musicale, orchestrare significa distribuire le diverse parti di una composizione tra gli
strumenti dell’orchestra, tenendo conto delle caratteristiche timbriche, delle dinamiche e
dell’equilibrio complessivo del suono. Si tratta di un processo che richiede sensibilita,
ascolto e capacita di valorizzare la diversita degli elementi coinvolti. Ogni strumento ha
un ruolo specifico, ma ¢ solo attraverso la loro interazione armonica che si puo generare
una vera e propria unita sonora. Traslando questo concetto alla nostra societa, il termine
“orchestrare” puo essere inteso come metafora del vivere insieme. Una societa puo
essere concepita come un’orchestra composta da individui differenti per esperienze,
culture, competenze e visioni del mondo. In questo senso, orchestrare significa saper
riconoscere e accogliere tali differenze, assegnando a ciascuno uno spazio significativo
e promuovendo una collaborazione attiva e consapevole. Non si tratta di eliminare le
dissonanze, ma di integrarle in una struttura pit ampia e coerente, capace di produrre
un’armonia collettiva. Riassumendo, orchestrare una societa implica costruire relazioni
fondate sull’ascolto reciproco, sul rispetto dei ruoli e sulla ricerca di un equilibrio
dinamico che valorizzi ogni singola “voce” all’interno del gruppo. (Toffetti & Borgna,

2020)

L’orchestrazione, tanto nella musica quanto nella societa, diventa cosi un atto di cura e
di progettazione condivisa. Ciascun individuo puo essere considerato, in senso

simbolico, il direttore di un’orchestra sociale. Tuttavia, per poter dirigere efficacemente

25



tale orchestra, ¢ fondamentale possedere la capacita di guidare se stessi. In questo senso,
la leadership, intesa non come esercizio di potere, ma come forma di responsabilita e
consapevolezza, si fonda prima di tutto su un equilibrio personale. Parlando sempre del
formatore quindi, possiamo dire che anche lui ¢ al pari di un direttore d’orchestra e
rispecchia colui che deve saper cogliere le potenzialita di ciascuno, coordinare i tempi, 1
ritmi, le esigenze e le voci del gruppo. Pertanto, la metafora dell’orchestra evidenzia
con chiarezza quanto sia indispensabile, per chi educa e forma, coltivare un percorso
personale di crescita. Solo attraverso questa pratica continua di auto-direzione, il
formatore potra effettivamente mettere in campo un’azione pedagogica capace di

generare liberta nei contesti in cui opera.

“Non c'é nulla di sbagliato nei vostri sentimenti

e non c'e nulla di sbagliato in voi!

Non c'é bisogno di repressione o distruzione,

dovete imparare l'arte di creare armonia nelle vostre energie,
dovete diventare un'orchestra”

(Osho, Discorsi, 1953/90)

2.3 L'improvvisazione musicale e quella interiore

11 verbo improvvisare deriva dal latino ed ¢ composto da due parti: in, una particella
negativa che indica il non; e provisus, dal verbo providere, cio¢ prevedere o vedere

avanti.

Negli Stati Uniti del Sud, tra gli anni Cinquanta e i primi anni Sessanta del XIX secolo,
inizio a delinearsi un genere musicale che sarebbe poi stato identificato con il nome di
Blues. In tale contesto storico, segnato dalla schiavitu e dallo sfruttamento della
popolazione afroamericana nei campi di cotone, le persone schiavizzate ricorrevano al
canto come forma di espressione emotiva e di resistenza. Le melodie blues, intonate
durante il lavoro, non solo alleviavano le sofferenze fisiche e psicologiche, ma

contribuivano anche a rafforzare il senso di comunita e solidarieta tra gli individui. I

26



canti spesso erano improvvisati € per questo motivo favorivano 1’espressione massima
dei loro sentimenti, come la rabbia, la nostalgia, la speranza. Col termine della Guerra
di Secessione nel 1865, molti ex schiavi continuarono a vivere in condizioni di estrema
poverta, e il blues divenne progressivamente una voce potente per raccontare le
difficolta della liberta conquistata ma non pienamente realizzata. Successivamente,
intorno agli anni Venti del Novecento, negli Stati Uniti si diffuse una diramazione del
blues: il Jazz, caratterizzato da musicisti passati alla storia per le loro doti
nell’improvvisazione. Il jazz lo abbiamo tutti dentro, c’¢ chi lo sente e chi lo sente di

meno, ma € insito dentro al cuore di ciascuno di noi.

Secondo quanto evidenziato da Lucia Luciana Mosca nell’articolo /I processo di
improvvisazione creativa in musica e in psicoterapia: una scoping review,
I’improvvisazione costituisce uno degli elementi fondamentali dell’agire umano.
Tuttavia, I’autrice ci illustra come tale pratica sia stata storicamente oggetto di una
errata interpretazione: essa viene spesso percepita come un’attivita priva di regole,
riferimenti o basi strutturate, inaspettata e priva di competenze specifiche. In tal modo,
I’improvvisazione viene contrapposta alle pratiche fondate su un’analisi rigorosa dei
dati e sull’applicazione di metodologie scientifiche, considerate le uniche in grado di
conferire autorevolezza. Mosca mette pero in luce come questa visione riduttiva non
renda giustizia alla complessita e alla profondita della pratica improvvisativa, che si
configura, al contrario, come un’attivita altamente strutturata, dotata di coerenza interna
e sostenuta da competenze ben definite. (Mosca, L.L. 2021)

https://doi.ore/10.32069/p1.2021.3.114

Infatti, I’improvvisazione richiede un livello elevatissimo di concentrazione e il pieno
impiego delle proprie competenze tecniche, musicali ed espressive. Non si tratta, come
comunemente si crede, di suonare note a caso su uno strumento, ad esempio il
pianoforte, ma di disporle secondo una logica interna che rispetti sia la coerenza
musicale sia I’intenzionalita artistica. E un processo creativo che unisce liberta e rigore,
intuizione e padronanza. Chi improvvisa non segue uno spartito precostituito, come
avviene nella musica classica, dove ogni nota ¢ stabilita in anticipo dal compositore. Al
contrario, I’improvvisatore ¢ chiamato a costruire, in tempo reale, una melodia coerente
e significativa. Questa liberta, tuttavia, non implica assenza di regole: al contrario,

contiene una conoscenza approfondita delle strutture armoniche, dei modi, dei ritmi e

27


https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114

delle possibilita espressive dello strumento. Piu si € consapevoli delle regole, piu si ¢

liberi di piegarle o superarle con creativita.

Un riferimento importante lo abbiamo in Novecento di Alessandro Baricco. Nel testo,
I’improvvisazione ¢ la forma piu pura e autentica con cui Novecento comunica con il
mondo. E libero dalle regole tradizionali della musica scritta, proprio perché la sua
musica nasce nel momento, nel flusso del tempo, come risposta viva e immediata a cid
che lo circonda. Il pianoforte diventa il suo strumento per raccontare storie, emozioni,
paesaggi che non ha mai visto, ma che riesce a immaginare ¢ a trasformare in suono.
Inoltre, I’improvvisazione in Novecento ¢ anche una metafora della sua esistenza:
vivere su una nave, in movimento continuo ma mai toccando la terra, € come suonare
sempre qualcosa di nuovo senza mai fermarsi su uno spartito scritto. La sua vita ¢ un
atto creativo, instabile e libero, proprio come la musica che improvvisa. Baricco guarda
all’improvvisazione con profonda ammirazione. Per lui, essa rappresenta una forma di
conoscenza intuitiva, una dimensione artistica che sfugge alle logiche razionali, ma che
sa cogliere I’essenza delle cose. E arte pura, immediata, legata all’istante e

all’emozione. (Baricco, A. 1994)

Anche per Daniel Barenboim nel suo testo La musica e un tutto, la musica ¢
un’esperienza totalizzante, che coinvolge non solo 1’ascolto e la tecnica, ma anche la
mente, 1’etica, I’emozione ¢ la riflessione. Essa ¢, al tempo stesso, un atto intellettuale,
in cui il suono diventa pieno di significato, relazione e coscienza. Particolarmente
significativo ¢ il suo richiamo alla relazione tra liberta e struttura. La musica, sostiene
Barenboim, esiste solo nella tensione tra questi due poli: la liberta dell’interprete e la
struttura della partitura, I’improvvisazione e la forma, 1’espressivita personale e le
regole del linguaggio musicale. Questo equilibrio ¢, secondo lui, cio che rende la
musica un’arte profondamente umana: essa riflette la complessita dell’esistenza, dove il
senso nasce non dalla rigidita, ma dal confronto continuo tra ordine e caos, tra disciplina
e creativitd. Dunque, per essere realmente liberi nella vita quotidiana, dovremmo
imparare a dare maggiore spazio alla nostra capacita di improvvisare. “Il jazz siamo
noi” significa riconoscere che, proprio come in una jam session, la vita richiede ascolto,
intuizione, reattivita e fiducia nelle proprie risorse interiori. Imparare a vivere "in

modalita jazz" vuol dire smettere di cercare il controllo assoluto e accettare che la

28



bellezza possa nascere anche e soprattutto dall’imperfezione, dalla sorpresa, dall’errore

trasformato in occasione.

Questa attitudine si pud apprendere: non si tratta solo di saper suonare uno strumento,
ma di allenarsi a vivere con spirito creativo, senza paura del giudizio altrui o del
confronto con chi continua a scegliere la via della rigidita e della prevedibilita. Vivere in
modalita jazz ¢, in fondo, un atto di coraggio e liberta: la scelta consapevole di stare nel

mondo con autenticita, apertura e desiderio di cambiamento.

C’¢ una poesia di Wislawa Szymborska che reputo sia molto coerente con quanto detto

e ci terrei a riportarla qui in basso:

C’e chi meglio degli altri realizza la sua vita.
E tutto in ordine dentro e attorno a lui.

Per ogni cosa ha metodi e risposte.

E lesto a indovinare il chi il come il dove

e a quale scopo.

Appone il timbro a verita assolute,
getta i fatti superflui nel tritadocumenti,
e le persone ignote

dentro appositi schedari.
Pensa quel tanto che serve,
non un attimo in piu,

perché dietro quell’attimo sta in agguato il dubbio.

E quando e licenziato dalla vita,
lascia la postazione

dalla porta prescritta.

A volte un po’ lo invidio, per fortuna mi passa. (Wistawa Szymborska, C’e Chi)

29



Personalmente mi riconosco molto nel messaggio espresso da questa poesia, poiché
anche a me ¢ capitato, e probabilmente mi capitera ancora, di pensare alla mia vita come
a un progetto gia definito, con obiettivi da raggiungere e percorsi da seguire con rigore.
A volte, questa visione mi ha portato a credere che ci fossero strade obbligate, tappe da
rispettare, piani da non mettere in discussione. Credo che tutti, almeno una volta nella
vita, abbiano preferito la comodita alla fatica, oppure la sicurezza dell’assenza di errore
al rischio di sbagliare. E una dinamica comprensibile: siamo spesso portati a credere che
evitare 1’errore significhi vivere “bene”, quando in realta € proprio attraverso gli sbagli,
I’imprevisto e il cambiamento che cresciamo davvero. In questo senso, la poesia, ed
anche piu in generale il concetto di vivere in modalita “jazz”, ci invita a ripensare la
nostra relazione con la vita non come una partitura da eseguire senza variazioni, ma
come una musica da improvvisare con intelligenza, passione e coraggio, accettando

anche la possibilita di deviare dal percorso previsto.

Per concludere, imparare a vivere come si improvvisa in musica ¢ una sfida che
riguarda tutti: significa accettare 1'idea di essere imperfetti, di osare, di vivere appieno
ogni istante. Solo cosi possiamo superare la paura dell’errore e abbracciare la ricchezza
della nostra esperienza umana. Inoltre, il formatore deve saper trasmettere il valore
dell’errore non come fallimento, ma come occasione di apprendimento e crescita. Solo
cosi si puo contribuire a superare la paura della novita e dell’incertezza, promuovendo
una cultura dell’apertura che prepara le persone ad affrontare le sfide della realta con
maggiore equilibrio e creativita. Questo ruolo ¢ essenziale per formare non solo
professionisti competenti, ma persone capaci di vivere pienamente, con liberta e

responsabilita.

Capitolo tre
Il mio modello di societa ideale

Col terzo capitolo, nonché I’ultimo di questo elaborato, intendo proporre una riflessione
personale su quello che potrebbe configurarsi come un modello di societa ideale. Trovo
necessario precisare sin da subito, che si tratta di una visione soggettiva e che non
ambisce a porsi come universalmente valida né tantomeno definitiva, ma che desidera

offrire uno spunto di riflessione ulteriore su quanto detto fino ad ora. Inoltre, verranno

30



delineate alcune ipotetiche attivita progettuali da implementare in contesti educativi e
aziendali, finalizzate a valorizzare e promuovere la musicalita presente in ciascun

individuo.

“La bacchetta magica non esiste
e neppure esistono maghi o stregoni che possano aiutarci.

>

Noi, siamo gli artefici della qualita della nostra vita’

(Marcello Bonazzola)

3.1 Un nuovo modo di educare alla nostra stranezza

Dopo aver affrontato problematiche come la frammentazione della societa, lo
smarrimento di sé ed il sentimento di inadeguatezza, mi viene dunque spontaneo
proporre la mia idea di una societa che possa promuovere dei valori diversi da quelli che
abbiamo ora. Durante 1 miei tre anni di universita, ho dato esami di pedagogia generale
e sociale, pedagogia del ciclo di vita, pedagogia sperimentale, pedagogia del lavoro,
educazione degli adulti e tanti altri ancora ed ho potuto constatare come un elemento
ricorrente all'interno delle diverse pratiche pedagogiche sia rappresentato dalla
valorizzazione dell’altro, intesa come riconoscimento del suo valore, della sua unicita e

del suo ruolo all’interno delle relazioni educative e sociali.

Educare alla stranezza significa costruire percorsi formativi che aiutino le persone a
riconoscere, accettare e valorizzare la diversita, sia esterna (altri modi di pensare,
vivere, esprimersi) sia interna (parti di s€ considerate “non conformi”, fragili, uniche).
Partendo da questa visione, ho provato a immaginare come potrebbe configurarsi il
nostro mondo qualora adottassimo comportamenti che attualmente, in linea generale,
consideriamo insoliti o fuori dal comune e da questa mia riflessione, sono emersi

quattro punti fondamentali:
1) La cultura dell’apertura:

Iniziare a superare I’educazione standardizzata e trasmettere un’idea del sapere come
incontro con ’altro e con I’imprevisto. La stranezza in questo modo diventa una

possibilita di scoperta, non motivo di esclusione.

31



2) La decostruzione del normale:

Riguarda il mettere in discussione cio che consideriamo "normale", rendendo visibili gli
stereotipi, le abitudini culturali, i pregiudizi che ci abitano. Il “normale” non ¢ neutro, €

spesso frutto di convenzioni sociali.
3) Formazione al’immaginazione

Un nuovo modo di educare alla stranezza deve nutrire la creativita, il pensiero laterale,
I’immaginazione. Le “stranezze” sono spesso i semi dell’innovazione, dell’arte, della

liberta.
4) Pedagogia dell’empatia e del disorientamento

Creare spazi educativi in cui non solo si tollerano le differenze, ma si indaga cio che ci
destabilizza. Invece di evitare cido che non si conosce, si esplora insieme il perché ci

spaventa una determinata cosa.

Sono consapevole che tutto questo sembra un discorso astratto e che probabilmente
rimarra un mio ideale, ma credo vivamente che le qualita per attuare un cambiamento
siano molto concrete dentro di noi ed inoltre, una futura formatrice non dovrebbe mai
perdere I’entusiasmo di sognare in grande. Di certo, 10 non sono la prima ad
immaginare un modo per stare bene all’interno di una societa ed infatti, gia Tommaso
Moro in Utopia, descrive una societa fondata sull’uguaglianza e impegno collettivo.
L’istruzione ¢ gratuita e condivisa e tutti i cittadini partecipano alla costruzione del bene
comune. Il formatore, in questo contesto, non ¢ un’autorita distante, ma un cittadino tra
gli altri, che educa e si lascia educare, che si mette al servizio dell’altro, convinto che

solo una comunita unita possa essere giusta. (More, 2008)

Insieme a Moro, anche Tommaso Campanella nella Citta del Sole ci mostra che
educare significa vivere insieme un percorso, dove ognuno ha qualcosa da dare e da
ricevere (Campanella, 1996). Inoltre, Julia Kristeva riflette sull’idea dello straniero
interiore, ovvero la parte di noi che ci ¢ sconosciuta, che non comprendiamo.
L’educazione puo diventare lo spazio in cui accogliere questa estraneita, senza

reprimerla.

32



Educare alla stranezza ¢ anche educare a vivere con le proprie zone d’ombra, imparando

a convivere con il non detto, con il non conforme, con il “diverso da sé”.
“Lo straniero ci abita: e [’altra faccia della nostra identita.” (Kristeva, 1990).

In linea generale dunque, educare alla stranezza non ¢ una fuga dalla realta, ma un atto
profondo di responsabilita culturale. Significa formare menti aperte, capaci di abitare un
mondo complesso, senza paura, con curiosita, rispetto e spirito critico. E un’educazione

che unisce il pensiero filosofico, la pratica pedagogica e I’immaginazione letteraria.

Sicuramente un modo per promuovere questo tipo di educazione potrebbe essere partire
dalle scuole, rinnovando i contenuti scolastici per includere voci, storie e prospettive
marginali o “non canoniche”, rendendo visibile la complessita del reale. Trovo
necessaria anche la formazione dei formatori, 1 quali devono essere i primi a rimettere in
discussione 1 propri schemi mentali, per poter diffondere un’autentica apertura alla
stranezza. La scuola dunque, deve diventare un luogo in cui si possono costruire reti
educative che uniscano altre scuole, biblioteche, musei, centri giovanili, in cui la

stranezza diventi tema di mostre, festival, letture pubbliche, cineforum.

Per concludere questa riflessione, vorrei porre 1’attenzione su un cortometraggio, 7/
circo della farfalla. 11 corto ¢ ambientato durante la Grande Depressione americana e
racconta la storia di Will, un uomo nato senza arti, che lavora come attrazione in un
circo degradante, dove viene esibito come mostro. La sua condizione cambia quando
incontra Mr. Mendez, il direttore di un circo diverso, il "Circo della Farfalla", dove le
persone, invece di essere sfruttate per le loro stranezze, vengono incoraggiate a scoprire
la bellezza della propria unicita e a superare i propri limiti. All’inizio, Will € convinto di
non valere nulla, perché la societa lo ha sempre visto come un fenomeno da baraccone,
ma ¢ proprio la sua stranezza a renderlo, nel tempo, un esempio di forza e liberta per gli
altri.

In una delle scene piu significative del cortometraggio, Mr. Mendez si rivolge a Will
con parole apparentemente dure, dicendo: "Un uomo, se si puo chiamare tale, che
persino Dio ha abbandonato." Colpito da questa frase provocatoria Will gli chiede

perché abbia detto una cosa tanto crudele e Mendez, risponde: "Perché tu... ci credi.”

33



E in questa frase che si mostra la parte profonda del messaggio del cortometraggio: la
vera prigione non ¢ la disabilita o la stranezza, ma la convinzione interiore di essere
sbagliati o inutili. Mendez, con brutalita e compassione allo stesso tempo, spinge Will a
smettere di credere a quella menzogna, aprendo la strada verso una prospettiva diversa
tant’¢ che Will, verso le ultime scene, riesce a tuffarsi da solo da un trampolino ¢ a
nuotare, dimostrando che la sua condizione non ¢ piu un limite, ma una parte di sé che
puo convivere con la liberta e la dignita. Quel gesto rappresenta il momento in cui Will
smette di considerarsi un uomo limitato e inizia a vedersi come qualcuno capace di
affrontare la vita a testa alta. Da emarginato diventa esempio: la sua "stranezza" non

suscita piu pieta, ma ispirazione.

Quindi, ¢ fondamentale abbandonare 1’idea che siamo destinati a una vita di
omologazione, dove la diversita viene nascosta o addirittura temuta. Ognuno di noi
possiede una peculiarita, una “stranezza” che, se accolta e valorizzata, puo trasformarsi
in una fonte di forza. Proprio come Will nel cortometraggio, che ha saputo superare le
proprie paure € convinzioni limitanti per diventare un esempio luminoso per chi lo
circonda, anche noi abbiamo il potenziale per influenzare positivamente gli altri

semplicemente accettando chi siamo davvero.

Come sostiene Mr. Mendez: "Il peggiore dei luoghi in cui trovarsi é credere di non
avere nulla da offrire al mondo."

3.2 Proposta di attivita formative per sviluppare la propria musicalita

Parlando di stranezza, del come promuoverla e di come accettarla la prima cosa si puo
pensare ¢ a come effettivamente possa mettere in atto un cambiamento dentro di noi.
Anche 1o all'inizio credevo che fossero concetti talmente astratti che non avevo una
visione concreta sul come fare poi tutto questo. Dunque, nell’ultima parte di questo
elaborato, cercherd di proporre una serie di attivita formative che possano aiutarci a

sviluppare la nostra creativita, la nostra unicita e quindi, la nostra musicalita.

La gestione dell’ansia:

34



Per cominciare, mi soffermerei su un’attivita, ideata da me, che avrei dovuto svolgere
durante il mio tirocinio coi ragazzi. L attivita in questione si focalizzava sulla gestione
dell’ansia da performance o in generale di momenti ansiogeni nella propria vita che si

divideva in tre parti:

1) L’immedesimazione con la propria ansia: i ragazzi dovevano disegnare su un
foglia la loro ansia dandole un nome. A turno dovevano poi alzarsi in piedi e
recitare, per breve tempo, come se fossero loro I’ansia del disegno. Questo ha
permesso ai ragazzi di avere un primo approccio con cio che li spaventava, ma
nei panni dell’ansia stessa. Ovviamente chi non voleva partecipare, me lo poteva

dire senza nessun problema.

2) Il confronto con la propria ansia: in questa fase, i ragazzi, sempre uno ad uno,
dovevano alzarsi in piedi tenendo il proprio disegno in mano. In seguito, si
iniziava una conversazione con la propria ansia in cui le si poteva dire cio che si
voleva. Si potevano usare parole tristi, felici, parolacce, toni calmi o nervosi ed
addirittura strappare il foglio se si era particolarmente presi. Trovo importante
questo confronto perché ogni volta che ci si presenta un’emozione che non
desideriamo, spesso tendiamo a reprimerla o a cercare di mandarla via. Il
confronto pero, implica che le due parti coinvolte siano esistenti e per questo,

degne di rispetto.

3) L’accettazione della propria ansia: nella terza ed ultima fase, abbiamo
I’accettazione. Specifico che non mi sono mai aspettata dai ragazzi che
accettassero la loro ansia cosi dal nulla e cosi velocemente, semplicemente ho
spiegato loro che un giorno in cui potranno abbracciare la loro ansia, arrivera.
L’attivita prevedeva che uno di loro mi dicesse, se voleva, qual’era la propria
ansia. Dopodiché, io iniziavo a dire frasi, anche brutte, come se fosse

effettivamente 1’ansia a parlare.

Esempio: la mia ansia ¢ di non riuscire ad essere un bravo attore e che tutti mi dicano
che non ho potenzialita.
29 ¢ 9% ¢

Frasi dell’ansia: “tu non vali niente”, “non ce la farai mai”, “si vede che non hai mai

studiato recitazione” e cosi via.

35



opo avere ascoltato queste frasi, il ragazzo o la ragazza che si sentiva dire le frasi in
D Itat te frasi, il 1 h tiva dire le fi
questione, quando riteneva fosse il momento giusto, doveva dire “Stop, non ho paura di

te. Tu sei parte di me e per questo ti voglio bene”.

Aldila del fatto che mi trovavo in un’Accademia di musical, questa attivita potrebbe
essere rivisitata ed adattata con lo stesso pattern in contesti aziendali o educativi. In
un’azienda in cui magari ci sono dipendenti che soffrono di burn out, si potrebbe
proporre questo stesso modello, ma che come tema centrale abbia lo stress-lavoro
correlato. Mettendo il focus sulla musicalita invece, anche un’attivita di questo genere,
seppur incentrata sull’ansia, ha il potere di far esprimere la nostra unicita in modo

spontaneo, in quanto ognuno di noi rappresenta le proprie emozioni in modo diverso.

Ascolto attivo delle nostre emozioni:

Un ulteriore attivita che potrebbe aiutarci ad essere piu consapevoli della nostra
creativita, potrebbe essere basata sull’ascolto di un pezzo musicale, che poi verra
cambiato ad ogni turno. Il genere del pezzo potra essere jazz, rock, classico, pop,
cantautorato e tutti quelli che si vorranno.

L’educatore/formatore: all’inizio dovra dire ai presenti (che possono essere dei bambini,
ragazzi o adulti) di trovare un posto a scelta nell’area in cui ci si trova per poi sedersi e
chiudere gli occhi. Poi, consegnera a tutti un foglio ed un pennarello con il qaule

dovranno disegnare cio che la musica dice loro.

Esempio: 1a musica ¢ di genere jazz, si inizia a disegnare ad occhi chiusi quello che la
melodia ci mostra. Possono essere righe astratte o al contrario possono anche essere dei
disegni con una rappresentazione concreta. L’ importante ¢ che tutti si sentano a loro

agio e non obbligati.

Dopo al primo giro di disegni, si aprono gli occhi e si guarda la propria opera d’arte.
Successivamente, si possono fare altri turni cambiando il genere musicale ed alla fine,
notare le differenze tra i disegni creati. Ogni genere musicale, ci dice qualcosa di unico

ed il modo in cui noi sentiamo e percepiamo la musica lo ¢ ancora di piu.

36



Improvvisazione vocale:

Ci si dispone in cerchio per fare si che ci si possa vedere tutti in faccia.
L’educatore/formatore: inizia a canticchiare una melodia breve senza preoccuparsi se sia
giusta oppure no e subito dopo, la persona che ¢ al suo fianco si unisce con la sua
melodia creando una frase melodica un po piu lunga e cosi via. Sara divertente e
interessante vedere come, una volta completato il cerchio, si sia formata una vera e
propria improvvisazione vocale. Per chi vuole, si puo anche stabilire che non si finisce
I’attivita dopo un solo giro, ma si puo andare avanti facendo anche un botta e risposta,
proprio come nelle jam session.

Questa attivita € molto importante perché ci aiuta a ridere di noi, a comprendere che
tutti siamo portatori di musiche interiori e soprattutto a creare un qualcosa di speciale
senza aver mai studiato le basi della musica, ma ascoltando semplicemente noi stessi e

gli altri.

Con quest’ultima attivita concludo il mio elaborato, sperando che possa essere uno
spunto di riflessione per chi lo leggera. Il cambiamento, lo si attua solo riconoscendo

queste piccolezze, che poi tanto piccole non sono.

Conclusione: il profilo ideale di un formatore musicale

Riprendendo I’introduzione, lo scopo e l'obiettivo principale di questa tesi ¢ quello di
far accorgere, di far aprire gli occhi sul mondo in cui viviamo e soprattutto sul modo in
cui lo abitiamo. La scelta deve partire da ciascuno di noi: scegliere se essere gentili, se
essere indifferenti, se essere persone che escludono gli altri o se essere invece persone
che rispettano visioni diverse. C’¢ una frase significativa che spesso viene attribuita a
Voltaire, ovvero: “Non condivido cio che dici, ma darei la vita perché tu lo possa dire”.
Questa frase incarna il concetto di rispetto reciproco che ¢ uno dei focus di questa tesi,
basata sulla dignita e sull’autenticitd. Sono cosciente del fatto che possano sembrare
tutte parole e nessuna azione, ma il punto ¢ proprio questo: dobbiamo smettere di
pensare che siano solo parole e iniziare a credere in noi stessi. Se noi viviamo in una
societa che preferisce la svalutazione delle persone, mi sembra ovvio che non

riusciremo mai a capire il nostro valore. Per questo ¢ questione di scelta.

37



In tutto ci0, il formatore musicale, ovvero tutti i formatori che ascoltino la propria parte
interiore, ha il compito ed il dovere di prendersi cura della nostra societa. Cura nel senso
del “to cure” in quanto a me pare che siamo affetti da una vera e propria malattia
chiamata omologazione, ma anche nel senso del “to care” cio¢ riportare le relazioni
umane ad essere umane. Il formatore, quindi, lo si puo definire come una delle vie per la
nostra salvezza. Per quanto io creda che ci sia del marcio in questo mondo, non credo

che la nostra musicalita debba avere il diritto di spegnersi.

38



Bibliografia

Baluganti, A., & Serblin, P. (2006). Una piccola pietra bianca: educarsi per educare.
ILD.E.A. srl.

Barenboim, D., & Girardi, E. (2012). La musica e un tutto : etica ed estetica. Feltrinelli.
Baricco, A. (1994). Novecento : un monologo. Feltrinelli.

Bauman, Z., & Minucci, S. (2002). Modernita liquida. GLF editori Laterza.

Bonazzola, M., & Spillare, C. (2020). Meravigliarsi per crescere. Maginot edizioni.
Campanella, T., & Mollia, F. (1996). Citta del sole. CDE.

Cerritelli, R. (2013). La terapia dell umorismo : metodi e pratiche per il benessere
personale e relazionale. Carocci Faber.

Cremaschi Trovesi, G. (2007). Musicoterapia : arte della comunicazione (2. ed). Magi.

Danon, M. (1997). Star bene con la musica: musicoterapia, crescita personale e gioia
di vivere. Sonzogno.

De Saint-Exupéry, A., & Bompiani Bregoli, N. (1949). Il piccolo principe. Bompiani.
Erasmus, D. (2018). Elogio della follia. Liberamente.

Fromm, E., Bistolfi, M., & Funk, R. (1997). I cosiddetti sani : la patologia della
normalita. A. Mondadori.

Kristeva, J., & Serra, A. (1990). Stranieri a se stessi. G. Feltrinelli.

Luini, M. (2021). Parla come ami : l’infallibile potere delle parole. Mondadori.
Marzano, M. (2017). L’amore che mi resta. Einaudi.

More, T., & Cuomo, F. (2008). Utopia (Ed. integrale). Newton Compton.
Mussida, F. (2019). 1l pianeta della musica. Salani.

Nietzsche, F., & Giametta, S. (1977). La nascita della tragedia. Adelphi.

Orwell, G. (1984). 1984. Mondadori.

39



Platone, & Lozza, G. (1990). La Repubblica. Mondadori.

Postacchini, P. Luigi., Ricciotti, A., & Borghesi, M. (1997). Lineamenti di
musicoterapia. Carocci.

Spillare, C. (2003). Teorema: villaggio globale, abitante adeguato. 1.D.E.A. srl.
Spillare, C., & Serblin, P. (2011). Diventa chi sei. Abitante adeguato. 1.D.E.A.

Stefani, G., Ferrari, F., & Marconi, L. (1990). Gli intervalli musicali : dall’esperienza
alla teoria. Gruppo editoriale Fabbri-Bompiani-Sonzogno-ETAS.

Toffetti, M., & Borgna, E. (2020). Due parole sulla musica : noi e il lessico musicale.
Carocci.

Zavalloni, G. (2014). La pedagogia della lumaca: per una scuola lenta e nonviolenta.
EML

Sitografia

Charles D. Laughlin (2018) Mana: psychic energy, spiritual power, and the
experiencing brain, Time and Mind, 409-431
https://doi.org/10.1080/1751696X.2018.1541128

Hargreaves, D., Miell, D., & Macdonald, R. (2002). What are musical identities,
and why are they important. Musical Identities.
http://dx.doi.org/10.1017/s0261143005240655

Frattura, M. (2022, 23 agosto). Musica e scienza: Quando le molecole
diventano musica. Thomann Blog.
https://www.thomann.de/blog/it/musica-e-scienza-guando-le-molecole-diventa
no-musica/

Mosca, L.L. (2021). Il processo di improvvisazione creativa in musica e in
psicoterapia: una scoping review. Phenomena Journal, 3, 10-26
https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114

Zhang, L. (2023). The Significance of Psychological Entropy from the
Perspective of

40


https://doi.org/10.1080/1751696X.2018.1541128
http://dx.doi.org/10.1017/s0261143005240655
https://www.thomann.de/blog/it/musica-e-scienza-quando-le-molecole-diventano-musica/
https://www.thomann.de/blog/it/musica-e-scienza-quando-le-molecole-diventano-musica/
https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114

Systems Thinking. Journal of Humanities, Arts and Social Science, 7(11),
2358-2362
https://doi.org/10.26855/jhass.2023.11.038

Ringraziamenti

Ringrazio la prof.ssa Cavallo Alessandra, per aver trattato la mia sensibilita con cura e
soprattutto, per aver mostrato sempre un grande entusiasmo anche per le cose piu

piccole. La terro nel cuore.

Ringrazio i miei colleghi, ma soprattutto amici fantastici Sara, Emanuele e Daniele.
Graczie per esserci stati e per avermi insegnato che ['universita puo essere vissuta in
modo allegro e giocoso. Grazie anche per le vostre prese in giro in modo affettuoso, per
gli spritz, per le feste e le serate, per il vostro essere cosi leggeri e allo stesso tempo

profondi. Sono fiera di essere vostra amica, vi voglio bene.

Ringrazio Margherita, per la sua amicizia preziosa e per avermi sempre chiesto di
passare dei bei momenti insieme. Sei una delle amiche piu strette che ho qua a Padova

e sono molto fortunata ad averti al mio fianco.

Ringrazio i miei amici torinesi Alberto e Rebecca, per essermi stati accanto nonostante
la distanza non fosse al nostro favore. Grazie per [’amicizia datami in tutti gli anni

della mia adolescenza, siete un luogo in cui so che posso essere me stessa.

Ringrazio Dalila, Beatrice, Salvatore e Riccardo, per avermi cresciuta come una

grande famiglia. Se sono quella che sono, in parte é grazie a voi.

Ringrazio [’Istituto Serblin, in particolare Marco e Silvia. Grazie per continuare a
credere che ci sia una strada per cambiare il nostro mondo in meglio. Il nostro viaggio
non termina di certo qui. Siete la luce che mi accompagna sempre nei momenti in cui

credo di non potercela fare.

41


https://doi.org/10.26855/jhass.2023.11.038

Ringrazio il mio ragazzo Filippo, per avermi insegnato che cosa vuol dire amare in
modo spontaneo e sano. Grazie per aver reso divertente il fare la spesa, per avermi
insegnato a cucinare (piv 0 meno), ma soprattutto per continuare ad alimentare il

nostro fuocherello scaldandoci di amore.

Ringrazio i miei fratelli Leonardo e Gaia. Voi siete cio che ho di piu prezioso, sono
orgogliosa delle persone che siete e vi ringrazio per aver compreso il motivo della mia
distanza da Torino, so che non é stato facile. Saro sempre con voi, anche se vi sembra

di no. Vi amo.

Ringrazio mio padre, Paolo. Se sono riuscita a scrivere questo elaborato é anche grazie
a te. Grazie per avermi insegnato valori come la bonta, la calma, la generosita,
[’entusiasmo, [’auto ironia e la semplicita. Sei un papa fantastico di cui mi vanto

sempre.

Ringrazio la mia seconda mamma, Patrizia. Grazie per avermi accolta, magari con un
po di fatica all’inizio, nel tuo cuore. Non trovo assolutamente scontato il fatto che tu
abbia scelto di volermi bene, nonostante non ci fosse un legame di sangue. Ti ringrazio
anche per non avermi mai giudicata e per aver cercato sempre di trovare un posto in

piu per me.

Ringrazio i miei zii, Renata e Luigi per non aver dubitato mai di cio che sentivo. Avete
sempre dato importanza anche alle mie intuizioni, come quella di Padova. Questo per

me vuol dire tanto.

Ringrazio mia madre, Zoe. Grazie mamma, per avermi supportata sempre nella scelta
del trasferirmi a Padova. Grazie anche per il tuo amore e per avermi insegnato il
valore della perseveranza. Se sono riuscita a dare tutti gli esami in tempo e perché mi
hai insegnato a non mollare mai, anche quando mi sembra impossibile riuscire in

qualcosa.

Ringrazio la citta di Padova, per non avermi fatta sentire mai disorientata.

42



Infine, ringrazio me stessa. Grazie Vera per non esserti mai piegata all 'indifferenza e

per voler ancora una societa in cui nessuno venga escluso. Ti voglio bene.

43



