
 

 
 

UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI PADOVA 
 

Dipartimento di Filosofia, Sociologia,  

 Pedagogia e Psicologia Applicata - FISSPA  

 

Corso di Studio in  

 Scienze dell’educazione e della formazione  

  

Curricolo FSRU – Scienze della formazione  

 

 

LA MUSICALITÀ DELLA PERSONA: DISVELARE LE RADICI DELLA NOSTRA 
UMANITÀ  

 

 

RELATRICE  

Prof.ssa Cavallo Alessandra                                                                             

                                                                                 LAUREANDA  

Frascinelli Vera Lucia  

Matricola 2078414  

                              

 Anno Accademico 2024/2025  

 
 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 

 
Arthur: “Quante ne vedi?”  
  
Patch: “Sono quattro dita, Arthur”.  
  
Arthur: “No, guarda me. Quante ne vedi?   
Guarda oltre le tue dita, quante ne vedi?”  
  
Patch: “Otto”.  
  
Arthur: “Otto è una buona risposta. Sì.   
Vedi quello che nessun altro vede.  
  
 Vedi quello che tutti gli altri scelgono di non vedere.   
Senza paura, conformismo o pigrizia.  
  
 Vedi il mondo intero come nuovo, ogni giorno.  
 La verità è che sei sulla strada giusta.   
Se tu non avessi visto qualcosa in più di un vecchio pazzo, scorbutico,  
non saresti mai venuto qui”  
  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

 



INDICE:  
 
 
 
Indice 
 
Introduzione 
 
Capitolo uno 

1.1 Una società che dorme 

1.2 La musicalità che scorre dentro di noi 

1.3 Le caratteristiche dell’abitante adeguato  
 
 
Capitolo due 

2.1 Il problema della normalità 

2.2 Imparare a con-suonare insieme  

2.3 L’improvvisazione musicale e quella interiore 

 
 
Capitolo tre  

3.1 Un nuovo modo di educare alla stranezza 

3.2 Proposta di attività formative per sviluppare la propria musicalità 

 
 
Conclusione: il profilo ideale di un formatore musicale 
 
 
Bibliografia 
 
 
Ringraziamenti 
 
 
 
 
 

INTRODUZIONE 
 

                                                                                                                                             
1 



Un giorno, una persona a me molto cara mi disse: “È questione di scelta”. Da quel 
momento, ho scelto consapevolmente di essere una persona che si interroga, che dubita 
e che si entusiasma. Ho deciso di approfondire il tema della musicalità della persona 
perché ritengo che qualsiasi cambiamento autentico all’interno della nostra società 
debba necessariamente partire da ciascuno di noi. È fondamentale imparare a 
riconoscere la ricchezza che ognuno porta dentro di sé, così da sviluppare una nuova 
forma di rispetto reciproco e un senso più profondo di coesistenza. 

Questo elaborato si propone come un messaggio, rivolto innanzitutto a me stessa, ma 
anche a tutti coloro che lo leggeranno, che invita a riflettere su chi siamo, su come ci 
relazioniamo agli altri e su quanto i contesti che viviamo influenzino profondamente il 
nostro modo di essere. L’obiettivo è stimolare una presa di coscienza più ampia: 
accorgersi di ciò che ci circonda e scegliere se mettere in discussione oppure no la 
nostra realtà. 

In questo percorso di riflessione, un ruolo centrale è affidato alla figura del formatore, 
inteso non soltanto come trasmettitore di contenuti, ma come facilitatore di 
consapevolezza, promotore di ascolto attivo, empatia e autenticità. Il formatore diventa, 
così, un mediatore tra il sé e il contesto, tra l’individuo e il gruppo, capace di 
riconoscere e valorizzare la “musicalità” che ciascuno esprime: intesa come armonia 
interiore, ritmo personale, capacità espressiva e comunicativa non verbale ed energia 
vitale. 

Il presente lavoro intende offrire un contributo al dibattito pedagogico e formativo, 
esplorando la musicalità della persona non solo come concetto simbolico, ma come 
chiave concreta per attivare processi di trasformazione personale e collettiva. Si tratta, 
in definitiva, di un invito ad aprirsi, ad accogliere la complessità del vivere umano e a 
riscoprire, attraverso la formazione, la bellezza del nostro “suono interiore”.  

Accorgetevi.  

 
 

 Capitolo uno 

        Un invito alla presa di coscienza  

Con questo capitolo vorrei invitare il lettore a riflettere su quanto il passato influisca sul 

nostro presente. Tuttavia, spesso rischiamo di chiudere gli occhi, di accettare la realtà 

così com'è per comodità o per abitudine, senza farci troppe domande. Una società che 

dorme è anche una società che al suo interno include cittadini e abitanti con del 

potenziale e qualità uniche, l'unica difficoltà sta nel capire che le abbiamo. Soltanto con 

                                                                                                                                             
2 



una presa di coscienza più profonda, potremo riuscire a credere realmente in noi stessi, 

senza avere la necessità di sminuire l’altro.  

 
“Qualunque cosa tu faccia non pensare mai a cosa diranno gli altri,  

segui solo te stesso, perché solo tu nel tuo piccolo sai cosa è bene e cosa è male,  

ognuno ha un proprio punto di vista, non dimenticarlo mai,  

impara a distinguerti, a uscire dalla massa,  

non permettere mai a nessuno di catalogarti come "clone di qualcun altro",  

sei speciale perché sei unico, non dimenticarlo mai.”  

(Richard Bach) 

 

 
1.1 Una società che dorme 

 

“Il filosofo è colui che cerca di portare gli altri fuori dalla caverna,  

anche se rischia di non essere compreso.” 

 (Platone, La Repubblica). 

  

Come notiamo dalla citazione riportata sopra, già nell’antica Grecia si parlava del 

concetto di guardare oltre, nonostante ciò possa creare una sensazione di inadeguatezza.  

Col mito della caverna, notiamo il ruolo del filosofo come colui che si accorge, 

cercando di condividere ciò che ha visto con gli altri. Con questo ideale in mente, 

possiamo anche pensare al romanzo di Orwell, 1984, in cui tutte le persone sono in 

preda alla passività senza alcuna possibilità di sviluppare il proprio pensiero critico. Più 

recentemente invece, il famoso sociologo polacco Zygmunt Bauman, ci introdusse il 

concetto di “Società liquida", ovvero, una società frammentata, senza alcun tipo di 

orientamento ed obiettivi. Bauman denuncia con forza una società che esalta l’individuo 

autosufficiente e vincente che in realtà, scarica tutto il peso del fallimento sull’individuo 

stesso, come se fosse sempre colpa sua non essere “abbastanza”. Questo senso di 

impotenza e inadeguatezza genera frustrazione, senso di colpa e, spesso, comportamenti 

autodistruttivi, come l’abuso di sostanze o il rifugio in dipendenze di vario tipo (droghe, 

alcool, ma anche dipendenze affettive o digitali). Nella società contemporanea, 

caratterizzata da ritmi frenetici e da una complessità crescente, sembra che siamo 

diventati ciechi nei confronti degli altri e sordi rispetto a noi stessi. La capacità di 

                                                                                                                                             
3 

https://www.frasicelebri.it/argomento/faccia/
https://www.frasicelebri.it/argomento/pensare/
https://www.frasicelebri.it/argomento/vista/
https://www.frasicelebri.it/argomento/originalit%C3%A0/


ascoltarsi interiormente, di comprendere i propri bisogni più autentici e di attribuire 

valore all’altro è oggi più che mai un atto necessario e spesso trascurato. 

In un contesto dominato dall’incertezza e dal sovraccarico di stimoli, risulta sempre più 

difficile discernere ciò che è realmente vero da ciò che non lo è. L’avvento 

dell’intelligenza artificiale, se da un lato rappresenta una straordinaria opportunità, 

dall’altro ha contribuito a rendere più labile il confine tra realtà e costruzione artificiale, 

alimentando disinformazione e confusione percettiva, facendoci sentire sempre 

inadeguati. Allo stesso tempo, si tende a privilegiare le strade più rapide e immediate, le 

soluzioni facili e a basso sforzo, dimenticando che ciò che appare conveniente nel breve 

termine, non coincide necessariamente con il nostro benessere profondo. Coltivare la 

lentezza, la riflessione e l’empatia diventa allora un atto di resistenza e un modo per 

ritrovare un equilibrio più autentico e umano.  

 

Fatta questa premessa, a mio parere, è opportuno soffermarsi su un aspetto spesso 

trascurato ma profondamente significativo: la difficoltà, da parte dell’individuo 

contemporaneo, nel riconoscere e valorizzare i propri punti di forza. In un contesto 

culturale in cui l'autostima sembra strettamente vincolata alla performance e al giudizio 

esterno, l’auto-percezione tende a svilupparsi in modo sbilanciato, privilegiando 

un’attenzione costante e ipercritica verso i propri limiti e difetti, piuttosto che verso le 

proprie risorse. (Bauman, 2002) 

Risulta, infatti, paradossalmente più semplice individuare le proprie mancanze piuttosto 

che riconoscersi qualità o meriti. Ciò è in parte attribuibile a un atteggiamento 

auto-valutativo di natura giudicante, che si radica in una cultura della competizione e 

del confronto continuo. L’individuo è spesso spinto a esercitare un controllo rigido su sé 

stesso, osservando con costanza ogni possibile imperfezione, in un processo di 

auto-monitoraggio permanente che si riversa in una forma di autocritica paralizzante. 

L’addormentamento della società non è solo collettivo, ma anche individuale, emotivo e 

cognitivo: si dorme mentre si agisce freneticamente, si dorme mentre si corre, mentre si 

cerca di raggiungere traguardi imposti da altri. Questo sonno, apparentemente innocuo, 

è in realtà uno dei principali ostacoli alla piena realizzazione di sé e merita di essere 

disvelato, nominato e criticamente messo in discussione. Per comprendere meglio anche 

la fragilità dell’essere umano, trovo essenziale far riferimento al testo “L’amore che mi 

                                                                                                                                             
4 



resta” di Michela Marzano. La filosofa e scrittrice sostiene che la fragilità che ci 

colpisce oggi, non è una fragilità che viene accolta, ma anzi, viene nascosta. Possiamo 

dedurre, quindi, che questa negazione della fragilità sia data non per mancanza di 

attività, ma dalla superficialità delle relazioni. Vi è la necessità di ripensare alla 

sofferenza, alla vulnerabilità, come parte della nostra vita senza avere uno sguardo 

limitante.  (Marzano, 2017)  

In ambito formativo, il ruolo del formatore assume una valenza profondamente 

trasformativa. Egli è chiamato non soltanto a trasmettere conoscenze, ma soprattutto a 

“risvegliare” le coscienze, a stimolare la riflessione critica e ad accompagnare 

l’individuo in un percorso di consapevolezza. Questa funzione richiama simbolicamente 

il mito platonico della caverna citato all’inizio, in cui colui che ha visto la luce ha il 

compito, spesso scomodo e faticoso, di tornare indietro per liberare gli altri dalle catene 

dell’ignoranza, anche a costo di essere frainteso o giudicato. La sua mission è quella di 

aprire orizzonti nuovi, offrendo strumenti per leggere criticamente la realtà e 

promuovere un’autentica crescita personale e professionale. Questo processo di 

consapevolizzazione, tuttavia, richiede una profonda integrità interiore: il formatore non 

può lasciarsi travolgere dalla “liquidità” del presente, caratterizzata da instabilità ed 

insicurezza. È necessario, al contrario, che mantenga saldi riferimenti valoriali e una 

chiara visione pedagogica, affinché possa agire in modo coerente all’interno dei contesti 

formativi. Vorrei, infine, porre l’attenzione su un concetto che credo possa rappresentare 

al meglio il nostro pianeta: Il villaggio globale. Nel libro di Carlo Spillare, “Teorema” si 

parla del fatto che ormai è davvero facile avere delle informazioni sugli altri nel giro di 

poco tempo. Oggi, le notizie che ci arrivano sono spesso date da persone che non 

conosciamo e questo, ci porta ad una sensazione di contentezza iniziale, che poi sfocia 

in un senso di sfiducia generale. Le relazioni sono mediate dalla tecnologia e viene 

ridotto il contatto umano, abbiamo dunque una spersonalizzazione dei rapporti. Spillare 

ci mostra anche come la vecchiaia debba essere vissuta meglio e non in ottica di vivere 

più a lungo. L’importante è favorire la qualità della vita che ognuno di noi ha il diritto di 

pretendere. In questa prospettiva, il ruolo del formatore si arricchisce di nuove 

responsabilità. Egli deve essere non solo un facilitatore della consapevolezza personale, 

ma anche un mediatore culturale, un educatore alla cittadinanza critica e digitale, in un 

mondo dove le differenze rischiano di essere occultate da un’apparente uniformità 

globale.  

                                                                                                                                             
5 



 “Il villaggio globale di cui si parla, ha la necessità di avere al suo interno degli abitanti 

adeguati, non di abitanti che si adeguino ai tempi e ai modi di vita del villaggio, ma di 

abitanti che siano in grado di essere all’altezza delle situazioni che si vengono a 

determinare sulla Terra”. (Spillare, 2003) 

 L’abitante adeguato di Spillare può dunque essere interpretato come colui che, pur 

immerso nel flusso continuo dell’informazione e della connessione, non smette di 

interrogarsi, di porre resistenza alla banalizzazione e di cercare, in sé e negli altri, uno 

sguardo autentico sul mondo. In questo capitolo, nella sezione 1.3, verranno affrontate 

più nello specifico le caratteristiche di questo abitante adeguato e come il formatore può 

aiutare le persone a sviluppare quest’ultime.  

C’è la necessità di definire un modello educativo alternativo che si ispiri anche alla 

pedagogia della lentezza o della lumca di Gianfranco Zavalloni. Essa ci invita a 

rallentare per comprendere meglio, ad abitare il tempo in modo più consapevole, e a 

costruire un’educazione che non corra dietro ai numeri, ma che guardi in profondità alla 

crescita dell’essere umano. (Zavalloni, 2014) 

In un mondo che corre, educare alla lentezza significa educare alla libertà.   

 

1.2 La musicalità dentro di noi 

“L’uomo non è formato soltanto da vibrazioni,  

ma vive e si muove di esse.”  

(Inayat Khan) 

 

Per comprendere al meglio di cosa tratta la musicalità interiore, dovremmo prima 

definire il termine di musicalità. Per Beethoven ad esempio, noto per il suo disprezzo 

verso gli esecutori “freddi”, l’anima ed il cuore erano essenziali perché avevano la 

funzione di guida nell’interpretazione musicale. Citando la sua frase “Non basta colpire 

i tasti giusti, bisogna suonare con l’anima”, capiamo che la musicalità non riguarda solo 

la lettura tecnica dello spartito, ma ha anche a che fare con il saper guardare oltre alle 

note.  

                                                                                                                                             
6 



Nel presente elaborato, il concetto di musicalità interiore non sarà considerato 

esclusivamente nella sua accezione tecnico-artistica, ma verrà interpretato come 

manifestazione dell'energia vitale che permea l’essere umano. In questa prospettiva, la 

musica è molto più di una combinazione di suoni organizzati: essa si configura come 

energia in movimento, caratterizzata da frequenze, vibrazioni e onde che risuonano 

tanto all'esterno quanto all’interno dell’essere umano. Rispetto a questo, un riferimento 

interessante è proprio il libro “Parla come ami” di Maria Giovanna Luini. Secondo 

l’autrice, l’energia è vibrazione e ogni essere umano può scegliere di attivare, o meno, 

una forma superiore di energia: l’amore. Tale energia, profonda, consapevole, 

trasformativa, si presenta come un potenziale interiore spesso trascurato, ma essenziale 

nella costruzione di una comunicazione più intima. Luini afferma inoltre che la prima 

legge dell’energia è la seguente: “Riceviamo ciò che mettiamo in moto”. Questo 

principio, applicato alla dimensione musicale, implica che la qualità energetica con cui 

un individuo si approccia alla musica, determina la profondità dell’esperienza musicale 

stessa. Allo stesso modo, anche il linguaggio, come forma di vibrazione sonora, 

possiede un potere energetico che influisce direttamente sulla realtà percepita e creata: 

le parole sono onde e, in quanto tali, generano risonanza.  Con quanto detto, ci tengo a 

precisare che è molto importante la modalità con la quale decidiamo di usare la nostra 

energia: noi influenziamo gli altri, oltre che a noi stessi. Le parole che ci rivolgiamo, 

vanno scelte con cura. Nel testo, si fa riferimento anche ai sette chakra ed io in 

particolare mi soffermerò sul quinto, conosciuto nella tradizione indiana come 

Vishuddha, localizzato in corrispondenza della gola. Questo centro energetico è 

storicamente associato alla comunicazione intima, alla verità personale e alla capacità di 

espressione creativa. Nel pensiero di Luini, il quinto chakra non rappresenta solo un 

simbolo, ma assume una valenza terapeutica concreta, poiché regolare e armonizzare il 

flusso energetico in quest’area equivale a ristabilire un equilibrio tra mente, corpo ed 

emozioni, attraverso il linguaggio e l’ascolto consapevole. Dovremmo aprirci un pò di 

più ad altre culture, possiamo solo che imparare.  

In questo testo riscontriamo anche il termine “Guaritore interno” che secondo l’autrice, 

si riferisce ad una parte profonda e saggia di noi stessi che conosce la via per la 

guarigione. Il nostro guaritore, coinvolge anche il corpo, la mente, l’anima e le nostre 

intuizioni ed è anche per questo motivo che la guarigione non avviene soltanto 

attraverso i farmaci o la chirurgia, ma avviene soprattutto quando l’essere umano si 

                                                                                                                                             
7 



riconnette con sé stesso. Questo contatto attiva il guaritore interno che sa cosa serve 

davvero, anche quando la mente razionale è confusa o bloccata. (Luini, 2021) 

Trovo questo concetto molto coerente anche con quanto detto rispetto alla società che 

dorme. Ritengo che il guaritore interno di Luini, per via della sua capacità di farci 

connettere con le nostre parti più profonde, possa avere un ruolo essenziale nell’aiutarci 

ad accorgerci. In seguito, trovo opportuno estendere il concetto di guaritore interno 

oltre i confini della medicina tradizionale, riconoscendone la rilevanza anche 

nell’ambito della vita quotidiana e del benessere personale. In una società 

contemporanea sempre più frammentata e liquida, emerge con urgenza la necessità di 

prendersi cura non solo del corpo, ma anche delle dimensioni più profonde dell’essere 

umano: l’intuizione, la spiritualità, la sensibilità, la saggezza interiore e la creatività. La 

Via della Cura è centrata sull’interiorità, sulla vibrazione e, in una società che presenta 

un certo sistema simbolico, dovremmo iniziare ad imparare quali simboli possono 

effettivamente favorire il nostro benessere. Dentro a tutti noi, risiede una fiamma vitale 

e nella situazione in cui siamo oggi, ci sarà veramente complesso mantenerla accesa. 

Per questo motivo ho scelto di espandere il concetto di musicalità ad un livello più 

personale: noi vibriamo e per poter mettere in atto una presa di coscienza, dobbiamo 

fare attenzione alle parole che usiamo, a quale tipo di musica interiore vogliamo 

trasmettere e soprattutto, scegliere se contagiare gli altri con la nostra energia positiva o 

se usare quella negativa. Un’ulteriore riflessione utile a sostenere questa visione si trova 

nel libro Due parole sulla musica di Maria Toffetti, docente presso l’Università di 

Padova. In questo testo, l’autrice attribuisce alle arti, e in particolare alla musica, la 

qualità simbolica e percettiva dell’acqua: un elemento capace di avvolgere e travolgere 

l’essere umano in modo irresistibile, coinvolgendolo su un piano emotivo. Questa 

analogia risulta particolarmente significativa se si considera che l'essere umano è 

costituito in gran parte da acqua e che ogni corpo è, in fondo, una struttura energetica e 

vibratoria. Ne consegue che la nostra vibrazione interiore, così come quella delle arti, 

può risuonare e travolgere gli altri, generando un impatto che è insieme estetico, 

emozionale e interpersonale. (Toffetti & Borgna, 2020) 

 

Alla luce di queste connessioni tra corpo, acqua, vibrazione ed esperienza artistica, 

diventa difficile negare l’importanza di un approccio integrato alla comprensione 

                                                                                                                                             
8 



dell’essere umano. In tal senso, non abbiamo più alibi per ignorare la ricchezza e la 

musicalità che abbiamo dentro, anche se ci risulta più facile evitarla per non sembrare 

diversi. Proseguendo in questa riflessione risulta particolarmente significativo il 

contributo di Marcella Danon nel suo libro Star bene con la musica. L’autrice introduce 

il concetto di akròasis, termine di origine greca che indica l’ascolto profondo e 

consapevole del mondo. In questa prospettiva, l’ascolto non si limita a una funzione 

sensoriale passiva, ma diventa una pratica interiore e relazionale, che implica la capacità 

di sintonizzarsi con la natura, con le altre persone e soprattutto con sé stessi. 

Danon mostra come, nella società contemporanea, si stia progressivamente perdendo la 

capacità di ascoltare in modo autentico. Tale “sordità interiore” conduce a un 

progressivo disallineamento tra ciò che viviamo e ciò che siamo in grado di percepire e 

comunicare. L’autrice mette in guardia dal rischio che le “musiche interiori”, ovvero i 

nostri stati emotivi e psichici più profondi, possano diventare nocive se non trovano un 

canale di espressione e riconoscimento. Così come un suono esterno può risultare 

disturbante o dissonante per l’equilibrio psicofisico, allo stesso modo le emozioni 

represse o inascoltate possono generare disarmonia interiore, interferendo con il 

benessere personale e relazionale. Da ciò deriva l’importanza di recuperare una pratica 

di ascolto attivo, intesa non solo come apertura verso l’altro, ma anche come strumento 

di autoconoscenza e guarigione emotiva. Danon ricorre a una metafora potente: l’essere 

umano come aquila che vive da pollo. L’immagine suggerisce una potenzialità innata di 

libertà, visione e grandezza che tuttavia resta confinata in una condizione limitante. Tale 

condizione, secondo l’autrice, è aggravata dalla perdita della capacità di ascolto, non 

solo del mondo esterno, ma soprattutto del sé profondo. Solo quando l’individuo si 

rende conto di avere una natura da riscoprire, può iniziare un dialogo interiore autentico, 

in cui l’ascolto diventa strumento di trasformazione e di cura. 

All’interno di questa cornice, è possibile affermare che la nostra “natura reale” coincida 

con la nostra “musicalità interiore”: una sorta di vibrazione personale unica, che riflette 

la nostra identità più profonda, i nostri valori, desideri e potenzialità creative. Danon 

sottolinea il fatto, come nella musica, anche nel vissuto umano esista un’armonia 

specifica che va riconosciuta e coltivata. Quando si perde il contatto con tale musicalità, 

si entra in uno stato di dissonanza o malessere, mentre il suo recupero, attraverso 

l’ascolto, l’espressione e la consapevolezza, rappresenta un passo fondamentale verso 

                                                                                                                                             
9 



l’equilibrio e il benessere. Per migliorare la qualità della vita sulla Terra, è necessario 

cominciare col migliorare la qualità del nostro rapporto con noi stessi, riconoscendo la 

nostra musicalità e integrandola nella quotidianità. Solo in seguito, potremo agire in 

modo più consapevole anche sulla qualità della nostra vita esterna e delle relazioni con 

il mondo circostante. L 'essere  umano moderno appare costantemente rivolto verso 

l’esterno: si osserva e giudica ciò che fanno gli altri, si presta attenzione a come ci si 

veste, a ciò che si consuma, a ciò che appare. Questo atteggiamento visivo, spesso 

superficiale, alimenta un rapporto basato sull’immagine e sulla performance, piuttosto 

che sulla comprensione di sé e degli altri. 

Danon pone il focus l’importanza di riequilibrare i sensi, riconoscendo un ruolo centrale 

all’udito, inteso soprattutto come strumento di connessione interiore e relazionale. 

L’ascolto profondo è infatti la via privilegiata attraverso cui può avvenire il 

riconoscimento della nostra musicalità interna. La musicalità, l'energia vitale sono 

sempre dentro di noi e, quando avremo il coraggio di ascoltarci, non vedremo l'ora di 

condividere l'amore per la vita anche con chi ci circonda. (Danon, 1997) 

In seguito, anche Patrizia Serblin nel suo libro Una piccola pietra bianca, ci dice come 

sia fondamentale comprendere e accettare l’idea che ciascuno di noi rappresenti un 

canale attraverso cui può fluire liberamente l’energia, sia personale sia universale, a 

condizione che tale canale venga mantenuto libero e “pulito”. In questa prospettiva, si 

evidenzia l’importanza di imparare ad essere canali anche gli uni per gli altri, in un 

processo di scambio e reciproca apertura che favorisce il benessere individuale e 

collettivo. (Baluganti & Serblin, 2006)  

Inoltre, anche il cantautore e chitarrista Franco Mussida nel suo testo Il pianeta della 

musica, pone l’accento sul fatto che il pianeta della musica è in stretta connessione con 

la natura e l’uomo. Ognuno di noi ha una luce interiore, un fuoco da alimentare, 

un’opera d’arte da mostrare agli altri. L’arte vera, pertanto, non è mera esibizione o 

tecnica, ma è il frutto di una tensione profonda verso l’ascolto di sé e degli altri, verso 

un contatto diretto con ciò che ci rende umani. In questa prospettiva, il corpo non è solo 

uno strumento fisico, ma un vero e proprio luogo dell’abitare: ci viene donato insieme a 

un’identità vibrante, sensibile, in continua trasformazione, capace di accogliere e 

riflettere le frequenze più intime dell’esperienza umana. La musica, allora, si configura 

come un ponte tra il visibile e l’invisibile, tra il sé interiore e il mondo esterno che 

                                                                                                                                             
10 



contribuisce a ristabilire un’armonia profonda tra l’individuo e il cosmo. Queste 

riflessioni trovano spazio anche nell’opera di Fabrizio De André, altro grande interprete 

della musica, intesa come veicolo di coscienza e di empatia. De André, nelle sue 

canzoni, ha dato voce agli ultimi, agli emarginati, ai dimenticati dalla società, 

utilizzando la musica come strumento di rivelazione e compassione. Brani come La 

guerra di Piero, Bocca di Rosa o Smisurata preghiera, testimoniano una visione 

dell’arte in cui l’autenticità emotiva e il rispetto per l’umano sono centrali. Anche per 

De André, come per Mussida, la musica non è intrattenimento fine a sé stesso, ma è una 

forma di conoscenza e di risonanza spirituale, capace di svegliare chi dorme. La loro 

visione dell’arte non è elitaria, ma profondamente umanistica: l’arte è di tutti, nasce 

dentro di noi e ha il potere di renderci più consapevoli, più sensibili e soprattutto, più 

umani. (Mussida, 2019) 

Un possibile modello a cui la società contemporanea potrebbe ispirarsi è rappresentato 

proprio dai bambini. Essi incarnano, in modo spontaneo e autentico, qualità 

fondamentali per il benessere generale: non temono di sbagliare, perseverano con 

determinazione quando credono in un obiettivo, lasciano fluire liberamente la loro 

immaginazione e riconoscono, in modo del tutto naturale, il valore della lentezza. In tal 

senso, i bambini sembrano più vicini alla propria musicalità interiore rispetto agli adulti, 

spesso condizionati dal bisogno di apparire competenti, produttivi ed efficienti. Quindi, 

prima di supporre che un determinato bambino abbia l’ADHD, domandiamoci se la 

distrazione o la lentezza nel fare un disegno, non sia semplicemente la manifestazione 

spontanea dell’essere bambini.  

All'interno di un percorso formativo che valorizza la persona, il ruolo del formatore è 

significativo. Egli non è soltanto colui che trasmette conoscenze o facilita competenze, 

ma diventa un mediatore di significati e un catalizzatore di energie collettive. In questa 

prospettiva, il formatore è chiamato a captare e abbracciare le “musiche” emotive e 

comunicative di ogni persona presente nel gruppo. È fondamentale che egli sappia 

accogliere tali espressioni con apertura e sensibilità, evitando di generare situazioni di 

disagio, giudizio o esclusione che possano compromettere il senso di appartenenza e di 

sicurezza dei partecipanti. 

Il formatore, attraverso la sua capacità di ascolto profondo e autentico, crea le 

condizioni per un contesto formativo armonico, in cui ciascun individuo si senta libero 

                                                                                                                                             
11 



di esprimersi, senza timore di sentirsi inadeguato o fuori luogo. Proprio grazie a questa 

attenzione alla dimensione umana e relazionale del gruppo, egli diventa promotore di un 

ambiente favorevole allo sviluppo della persona nella sua interezza. In tal modo, viene 

favorita non solo la comunicazione, ma anche la valorizzazione della "musicalità" 

propria di ciascuno, intesa come manifestazione unica del proprio sentire, del proprio 

pensiero e del proprio modo di stare al mondo.  

 

1.3 Le caratteristiche dell’abitante adeguato 

                               Il Decaloper Ideale dell’Abitante Adeguato 

    Sapere per Capire  

  Capire per Fare 

 Fare per Conoscere 

 Conoscere per Riconciliarsi 

 Riconciliarsi per Vivere  

Vivere per Meravigliarsi  

Meravigliarsi per Crescere 

 Crescere per Condividere 

 Condividere per Amare  

Amare per Dare un Senso alla Vita 

Il Decaloper ideale di Marcello Bonazzola si mostra come una sequenza strutturata di 

dieci tappe, concepita per rappresentare un percorso di sviluppo personale e crescita 

interiore, fondato sull’assunto che la vita è un dono. Tale visione è presente anche 

nell’opera Meravigliarsi per crescere  di Carlo Spillare e Marcello Bonazzola. Ritengo 

sia molto importante porre l’attenzione sul Decaloper ideale, in quanto il formatore, nel 

suo ruolo educativo e trasformativo, non deve mai rinunciare a uno sguardo utopico né 

                                                                                                                                             
12 



alla capacità di sognare il cambiamento. Marcello Bonazzola, ideatore del Metodo di 

Dinamica Mentale Base, propone queste dieci tappe come una guida rivolta ai “presenti 

e futuri abitanti adeguati”, ovvero a coloro che scelgono consapevolmente di 

intraprendere un cammino di evoluzione personale e di conseguenza migliorare le 

relazioni con l’ambiente esterno.​

 

 In seguito, ho scelto di fornire una descrizione più articolata di ciascuna fase per poter 

comprendere al meglio il Decaloper di Ma.Bo. 

1.​ Sapere per capire: Il sapere non è fine a se stesso, ma è il primo passo per 

comprendere il mondo e sé stessi. Qui, avviene l’inizio della consapevolezza. 

Nella vita quotidiana il sapere viene usato in tutto, tranne che per capire e, se 

voglio vivere da abitante adeguato, non mi posso aspettare che gli altri mi 

capiscano sempre. 

2.​ Capire per fare: Solo dopo aver acquisito il sapere, si passa all'interiorizzazione 

di esso. Ognuno di noi ha il proprio modo di vedere le cose, di agire, di 

percepire, di sentire. Essendo unici, abbiamo tutti la libertà di fare ciò che 

vogliamo della nostra vita e, avendo punti di vista diversi, dobbiamo impegnarci 

a rispettarli. Dunque, se la qualità della vita dipende solo da noi, non ci resta che 

provare a fare qualcosa di costruttivo per noi stessi, in quanto nessun altro lo 

potrà fare per noi. 

3.​ Fare per conoscere: Comprendere che la vita è nelle nostre mani non serve a 

nulla se non ci si dà da fare per arrivare a conoscere la vita stessa.  

4.​ Conoscere per riconciliarsi: La conoscenza di sé porta alla riconciliazione con 

se stessi e con gli altri. Si può definire una tappa che ci porta alla via della 

guarigione, dell’accettazione. Come Spillare, anche io credo che molti smettano 

di continuare a fare per paura dell’errore e di sbagliare, questo perché viviamo in 

una società che promuove stereotipi apparentemente perfetti. La conoscenza che 

io acquisisco nel fare però, è anche la stessa che mi rende consapevole del fatto 

che la perfezione non esiste e solo a quel punto, posso provare affetto verso i 

miei confronti e quindi, riconciliarmi. 

                                                                                                                                             
13 



5.​ Riconciliarsi per vivere: “La vita vera comincia dove finisce il conflitto 

interiore.” Vivere diventa così un atto allegro e vero. Si tratta di dire di Sì alla 

vita, a sé stessi. Quando riesco a darmi la libertà di dire di Sì a me, a ciò che 

provo, allora anche chi mi sta attorno lo percepirà. Sta tutto nel prendere una 

libera scelta.  

6.​ Vivere per meravigliarsi: Chi vive in modo autentico, sviluppa la capacità 

dello stupore. La meraviglia ci guida anche alla curiosità e al voler conoscere ed 

interessarsi di tutto. “Quando ti prepari a fare qualcosa che ti impegna al 

massimo, di solito pensi “e se non ce la faccio?” ; perchè non provi a dire invece 

“e se ce la faccio?” e vai a vedere cosa succede?” 

7.​ Meravigliarsi per crescere: Per meravigliarmi devo abbandonare le scuse, 

l’autocommiserazione, la presunzione. Per crescere invece, devo iniziare a 

comprendere che da oggi fino alla fine dei miei giorni, tocca a me farmi stare 

bene e, se non lo accetto continuando a sperare che i problemi si risolvano da 

soli, allora non cresco.  

8.​ Crescere per condividere: La crescita non è un atto solitario, ciò che si 

conquista va donato. Bisogna imparare l’arte del contagio positivo.  

9.​ Condividere per amare: La condivisione, implica anche l’amore che non è 

possesso ma un dono. Amare incondizionatamente è dare senza aspettarsi niente 

in cambio. Se si dà solo importanza all’ego, la condivisione non avviene. 

Dunque, è importante lasciarlo da parte, a meno che non si parli di sano 

egoismo, dato che se non ho amore per me stesso non posso donarlo agli altri. 

10.​ Amare per dare un senso alla vita: “La vita è un dono che trova senso solo se 

restituito.” Il senso non sta in ciò che si ha, ma in ciò che si dà. Una volta che ho 

capito il mio valore, mi assumo le mie responsabilità e scommetto su di me, i 

risultati verranno da sé, e anche se non arrivano, non diventa una tragedia perché 

si è pur sempre consapevoli di chi si è, al massimo la prossima volta si corregge 

il “tiro”. A questo punto, non aspettandomi niente in cambio e non pretendendo 

che la vita diventi più semplice quando lo vuole lei, non mi resta che amare la 

mia vita perché è già perfetta così.  

(Bonazzola & Spillare, 2020) 

                                                                                                                                             
14 



Come già accennato nel primo capitolo, la nostra società è un Villaggio Globale. Ci 

adeguiamo alle mode, alle tendenze, dobbiamo essere sempre i primi e ci sentiamo un 

peso se sbagliamo. Grazie alla tecnologia è molto facile sapere tutto di tutti e ciò, ci 

porta a mostrare versioni di noi stessi che non ci rispecchiano, solo per far vedere agli 

altri che abbiamo una vita perfetta. Spillare però, dice che il Villaggio Globale ha 

bisogno di essere vissuto da abitanti adeguati, non da abitanti che si adeguano. La 

differenza è evidente. Mentre chi si adegua si conforma, spesso rinunciando alla propria 

unicità, l’Abitante Adeguato agisce con consapevolezza, integrità e libertà interiore, 

partecipando in modo attivo e responsabile alla vita comunitaria. Diventa quindi 

imprescindibile un lavoro di consapevolizzazione, affinché ciascuna persona riconosca 

di essere portatrice di qualità preziose, spesso latenti, che attendono solo di emergere 

spontaneamente. È solo attraverso questo processo di risveglio interiore che sarà 

possibile costruire una società più sana, coesa e inclusiva. Nel libro Diventa chi sei. 

Abitante adeguato. di Carlo Spillare e Patrizia Serblin, vengono evidenziate le 

caratteristiche fondamentali dell’abitante adeguato:  

Consapevolezza: capacità di osservare sé stessi e l’ambiente con lucidità 

Disciplina: rigore nell’azione quotidiana che porta anche alla libertà 

Impeccabilità e pulizia: impegno nel compiere il proprio dovere con integrità 

Umanità, umiltà e pazienza: qualità relazionali che favoriscono coesione e rispetto 

reciproco 

In quanto futura formatrice, ritengo che ciascuno di noi abbia la possibilità concreta di 

diventare un Abitante Adeguato, poiché le caratteristiche che definiscono tale figura,  

sono già presenti, in misura più o meno sviluppata, in ogni essere umano. La vera 

difficoltà non risiede tanto nel possedere tali qualità, quanto piuttosto nel riconoscerle e 

portarle alla luce. Diventare un Abitante Adeguato, allora, non significa acquisire 

qualcosa di esterno, ma intraprendere un percorso di presa di coscienza, volto a far 

emergere ciò che già esiste dentro di noi, ovvero, la nostra musicalità.  

 

Una mia esperienza personale  

                                                                                                                                             
15 



Ho scelto di parlare e di focalizzarmi sulle caratteristiche dell’abitante adeguato perché 

per me è stato fondamentale frequentare i corsi di Dinamica Mentale Base, sia in età 

adolescenziale sia in età adulta. Mi reputo anche fortunata perché tramite questi corsi, 

ho avuto il privilegio di scoprire parti di me che neanche conoscevo. Siamo portatori di 

un immenso potenziale creativo, e auspico con convinzione che un giorno la possibilità 

di scoprirlo diventi un diritto universale, e non più un privilegio riservato a pochi. La 

conoscenza di sé non dovrebbe rappresentare qualcosa da conquistare, ma piuttosto una 

libera scelta, accessibile a chiunque desideri intraprenderne il cammino. 

Durante i corsi ho appreso un principio per me fondamentale: “se tu stai bene, io sto 

bene”. In qualità di formatrice, sento il dovere e il desiderio di continuare a promuovere 

il prezioso lavoro di Marcello Bonazzola, Carlo Spillare, Patrizia Serblin e di tutte le 

persone che, con dedizione e amore, fanno parte di questa realtà.  

 
 
 

Capitolo due  

Le nostre stranezze sono anche le nostre armonie 

 
Il secondo capitolo ha come obiettivo di stimolare nel lettore un’altra riflessione su che 

cosa sia effettivamente la normalità e su che cosa sia la stranezza o la follia. Oggi, 

essendo presi sempre di più dalla freneticità della vita ed essendo ormai influenzati da 

vari stereotipi, non riusciamo più a comprendere che la normalità che noi definiamo 

tale, non è altro che la stranezza nel mondo degli strani che tanto giudichiamo per le 

loro diversità, come se noi non fossimo tutti diversi.  Con questo capitolo mi interrogo 

su quale possa essere un possibile punto di partenza per superare una visione rigida e 

omologante della normalità, con l'obiettivo di promuovere una convivenza armoniosa 

con le peculiarità e le differenze che caratterizzano ogni individuo. 

 

“Ti viene data solo una piccola scintilla di follia. Non devi perderla.” 

(Robin Williams) 

 

                                                                                                                                             
16 



2.1 Il problema della normalità 

Quotidianamente attribuiamo etichette agli altri, giudichiamo chiunque in base a 

quest’ultime e cerchiamo di stabilire un’unica verità.  

 A mio avviso, per poter parlare di  normalità, è indispensabile contestualizzare questo 

termine all’interno del contesto socio-culturale in cui viviamo. La normalità, infatti, non 

può esistere in modo assoluto o oggettivo: essa prende forma soltanto nella misura in 

cui vi sia qualcuno disposto a credervi e a riconoscerla come tale. Viviamo in una 

società che, come abbiamo già detto, appare addormentata, nella quale pochi riescono a 

distinguersi senza provare un senso di inadeguatezza o senza temere il giudizio altrui. 

Da questa prospettiva, la normalità può essere vista come una condizione imposta, 

spesso sofferta da coloro che, potremmo dire, sono più "consapevoli" o "svegli". 

Un esempio che sento di mettere in luce si può osservare in ambito universitario: mi 

capita spesso di assistere a lezioni in cui gli studenti, non intervengono spontaneamente 

per semplice curiosità o interesse, né rispondono alle domande poste dai docenti. 

Questo accade, con molta probabilità, a causa del timore di essere giudicati, 

specialmente se quanto espresso potrebbe risultare fuori luogo rispetto alle aspettative 

comuni. Allo stesso modo, anche l’atteggiamento del docente può essere condizionato 

da un’idea predefinita di normalità: se egli si mostra autenticamente coinvolto, 

interessato ai suoi studenti e aperto al dialogo, rischia di essere percepito come "strano", 

poiché l’immagine convenzionale del docente prevede una trasmissione del sapere priva 

di una reale manifestazione di interesse. Questo è solo un esempio, ma in generale nella 

vita di tutti i giorni cerchiamo di essere considerati “normali” perchè ormai si è più 

concentrati sul come si appare. Di conseguenza, è possibile riscontrare l’uso del termine 

stranezza, al quale oggi si attribuisce frequentemente un'accezione negativa. A mio 

avviso, la stranezza consiste nell’essere autenticamente sé stessi, anche a costo di 

suscitare sguardi perplessi o di andare controcorrente. Senza dubbio, ciò può risultare 

spaventoso: mancano certezze e si corre il rischio di restare soli, almeno per un certo 

periodo. Tuttavia, ritengo sia molto più originale e significativo, conservare dei principi 

in cui credere in una società che spesso impone ideali prestabiliti ai quali ci si aspetta 

che tutti aderiscano. Ritengo sia piuttosto limitante continuare ad adeguarci a standard 

che, anziché favorire la nostra crescita, finiscono per limitarci. Trovo strettamente 

connessi i concetti di normalità e perfezione, poiché siamo spesso indotti a credere che 

                                                                                                                                             
17 



in noi non vi sia nulla di sufficientemente valido o degno di valore. Personalmente, 

nutro una profonda fiducia nelle potenzialità dell’altro e, qualora, nel mio ruolo di 

formatrice, smettessi di trasmettere il messaggio che la perfezione non coincide con il 

sentirsi inadeguati e che essa la si può trovare esclusivamente dentro di sé, allora 

significherebbe che non sono più adatta a svolgere questo mestiere.  

In Elogio della follia, Erasmo da Rotterdam offre una riflessione satirica e al tempo 

stesso profondamente umana sulla condizione dell’uomo e sui meccanismi sociali e 

culturali che ne influenzano il pensiero e il comportamento. Si afferma che la felicità 

dipende non tanto da una realtà oggettiva, quanto dalle opinioni e dalle credenze che 

ciascuno di noi elabora. In quest’ottica, è l’uomo stesso a dare valore al mondo che lo 

circonda e non viceversa. La realtà risulta dunque soggettiva e mutevole, così come 

l’essere umano che presenta una molteplicità di sfaccettature, spesso contraddittorie. 

Erasmo rivaluta il concetto di follia, interpretandola non come perdita della ragione, ma 

come una forza vitale, un principio di spontaneità e autenticità che consente all’essere 

umano di sottrarsi alla rigidità della razionalità e alle convenzioni imposte. Secondo 

questa visione, le passioni non sono vizi da reprimere, ma impulsi creativi e generativi 

che spingono l’individuo a compiere buone azioni. La follia, intesa come apertura 

all’irrazionale, al desiderio, al sogno, diventa quindi condizione necessaria per una vita 

pienamente vissuta. Oggi più che mai, è necessario un elogio della follia anche nel 

campo della formazione: solo attraverso essa possiamo educare individui liberi, 

consapevoli e realmente felici. (Erasmus, 2018). 

Spesso noto come tutte le persone, definite strane, siano simili fra loro per almeno due 

tratti: la sofferenza e l’umorismo. Nonostante possa sembrare un paradosso, è proprio 

nella profondità della sofferenza che nasce una particolare sensibilità, una capacità di 

vedere oltre la superficie della realtà. Chi soffre, spesso, è costretto a confrontarsi con se 

stesso in solitudine, a familiarizzare con i propri pensieri, anche con quelli più scomodi. 

Questo viaggio interiore, per quanto doloroso, può aprire spazi inaspettati di 

consapevolezza e di empatia. 

L’umorismo, invece, diventa una forma di resistenza, di sopravvivenza, ma anche di 

rivelazione. Non è un umorismo superficiale, ma piuttosto una risata amara, a volte 

ironica, che nasce dall’aver visto il lato assurdo del mondo. È la stessa risata che si 

                                                                                                                                             
18 



intravede nell’Elogio della follia, quando Erasmo, attraverso la voce della Follia stessa, 

smaschera le vanità umane, le convenzioni sociali e le ipocrisie del potere. 

Chi ha sofferto, spesso sviluppa una capacità di osservazione più acuta, una percezione 

meno ovvia della realtà. La “follia” di queste persone non è vera pazzia, ma piuttosto 

uno scarto dalla norma, una deviazione che le rende più libere, più autentiche, più 

umane. È una follia che sa ridere, che sa piangere, e che, proprio per questo, sa 

comprendere davvero. Con questa riflessione non si vuole certo insinuare che chi si 

adatta alla realtà così com’è, accettando le regole e le convenzioni, non abbia mai 

sofferto. La sofferenza è universale, ma ciò che davvero cambia è il modo in cui la si 

elabora. Alcuni scelgono di integrare nel proprio vissuto ciò che hanno imparato 

attraverso il dolore, sviluppando una consapevolezza più profonda di sé. Altri, invece, 

decidono consciamente o no, di proseguire come se nulla fosse accaduto, cercando di 

rientrare nei binari della “normalità”. 

Né l’una né l’altra via è necessariamente superiore: ogni scelta comporta benefici e 

rischi. Chi fa della sofferenza un punto di forza, può sviluppare empatia, sensibilità, 

senso critico, ma rischia anche di isolarsi, di sentirsi incompreso o di vivere 

un’esistenza troppo “pensata”. Chi invece sceglie di voltare pagina, può trovare 

maggiore serenità e adattamento sociale, ma potrebbe anche rinunciare a un’occasione 

di crescita interiore. 

Nessuno sfugge completamente alla maschera, ciò che conta è riconoscere di indossarla. 

Vorrei portare, in questo contesto, un esempio tratto da un film che mi tocca sempre nel 

profondo: Patch Adams. C’è una scena in particolare che esprime perfettamente la 

connessione tra empatia, sofferenza e creatività nel prendersi cura dell’altro. Rudy, un 

paziente affetto da disturbi psichici, è bloccato nel letto perché terrorizzato da un branco 

immaginario di scoiattoli. Nessuno riesce a farlo alzare e gli altri pazienti, insieme al 

personale medico, lo osservano con distacco o con fastidio, incapaci di vedere oltre il 

sintomo. 

Patch, al contrario, non si limita a dire a Rudy che quegli scoiattoli non esistono, non lo 

corregge, non lo ridicolizza, fa qualcosa di radicalmente diverso: entra nel suo mondo, 

accoglie la sua visione del reale. Imbraccia un bazooka immaginario e comincia a 

“sparare” agli scoiattoli, giocando con lui. In quel momento, la paura di Rudy viene 

                                                                                                                                             
19 



trasformata in gioco, in relazione, in alleanza. In questo modo Rudy riesce ad alzarsi, a 

camminare, e infine ad andare in bagno. Un gesto semplice, ma profondamente 

simbolico: la riconquista della dignità attraverso l’empatia e l’umorismo. Questa scena 

mostra come, talvolta, solo chi ha attraversato la sofferenza è in grado di riconoscere 

quella degli altri, senza giudizio. Patch, che ha vissuto un momento personale di crisi e 

ha scelto di trasformare quella sofferenza in cura per l’altro, incarna proprio quel tipo di 

“follia sensibile” di cui parlava Erasmo: una follia che rompe le regole apparenti della 

logica, ma che in realtà contiene una forma superiore di saggezza. È importante 

sottolineare che l’esempio tratto dal film Patch Adams non deve essere confinato 

esclusivamente a luoghi come ospedali, strutture psichiatriche, comunità o case di 

riposo. Al contrario, il suo significato si estende ben oltre: riguarda ogni contesto umano 

e formativo. Noi educatori, formatori e figure adulte di riferimento abbiamo il compito e 

la responsabilità  di immaginare, creare e vedere oltre, proprio come fanno i bambini. 

Dovremmo essere capaci di entrare in contatto con mondi interiori differenti dal nostro, 

anche quando ci appaiono “folli”, surreali o distanti. 

Non possiamo permetterci di infrangere la realtà dell’altro solo perché non coincide con 

la nostra. Questo vale in modo evidente nei confronti delle persone con disturbi psichici, 

ma si estende anche ai bambini, agli adolescenti e a tutte le persone che vedono il 

mondo in maniera non convenzionale. Spesso, dietro un’apparente “diversità” si cela 

una profondità che richiede ascolto e presenza, non correzione o esclusione. Alla fine, 

con un po’ di ironia e amore, come dimostra Patch nella scena con Rudy, si possono 

ottenere risultati molto più concreti e profondi di quelli prodotti da un approccio 

puramente razionale o autoritario. L’umorismo, unito alla sensibilità, diventa uno 

strumento educativo potentissimo, perché non solo abbatte le barriere, ma costruisce 

ponti emotivi duraturi. Rino Cerritelli nel suo libro La terapia dell’umorismo, sostiene 

che la capacità di ridere, e ancor più quella di sapersi prendere in giro, può avere un 

effetto terapeutico simile a quello di pratiche come la musicoterapia o la danzaterapia. 

Tuttavia, è importante distinguere tra l’umorismo che ferisce e quello sano, costruttivo. 

Quest’ultimo, è una vera e propria arte, da conoscere e praticare con consapevolezza. 

L’umorismo autentico si collega profondamente all’amore: entrambi, infatti, donano 

leggerezza alla vita e, sempre secondo l’autore, rappresentano un livello superiore di 

coscienza. Anche per Luigi Pirandello l’umorismo è una risorsa fondamentale: ci 

permette di cogliere il lato più assurdo e contraddittorio della realtà senza mai perdere il 

                                                                                                                                             
20 



contatto con la nostra umanità. L’umorista, infatti, non si limita a ridere delle cose: egli 

è profondamente consapevole delle fragilità del mondo e, proprio per questo, riesce a 

sviluppare una forma di distacco critico.  

Una visione simile si ritrova anche in Kierkegaard, padre dell’esistenzialismo, che 

considerava l’umorismo come una tappa superiore dello spirito, una forma di coscienza 

che, pur riconoscendo l’assurdità della vita, non cade nel nichilismo ma lo supera con 

ironia. Anche Nietzsche vedeva nell’umorismo e più in generale nella risata, una forza 

vitale, capace di liberarci dalle illusioni e dalle convenzioni sociali. Celebre è la sua 

frase: “L’uomo soffre così profondamente che ha dovuto inventare il riso.” 

Secondo Cerritelli dunque, nasciamo tutti comici: imperfetti, goffi, impacciati. Fin dalla 

nascita, la nostra esistenza è colma di tentativi di adattamento al mondo che ci circonda. 

Cerritelli propone una distinzione affascinante: possiamo essere comici o ridicoli. La 

differenza sta nella consapevolezza e nell'accettazione di appartenere ad un mondo 

limitato e nell’avere noi stessi dei limiti. Essere comici significa accettare le proprie 

imperfezioni e ridere con leggerezza; essere ridicoli, invece, vuol dire rifiutare queste 

ultime, magari cercando di mascherarle o negarle, con il rischio di diventare caricature 

di noi stessi. (Cerritelli, 2013). Un ulteriore riferimento che mette in discussione il 

concetto di normalità si trova nell'opera di Erich Fromm I cosiddetti sani: la patologia 

della normalità. L’autore evidenzia come ogni società tenda a modellare un tipo di 

personalità che aspiri a fare ciò che "deve", conformandosi al ruolo che le è stato 

assegnato. Ogni società, infatti, nutre un forte interesse per una certa dose di conformità, 

considerata essenziale per il mantenimento dell’ordine sociale. Fromm si interroga 

persino sulla possibilità che, nel mondo contemporaneo, sia necessario “impazzire” per 

riuscire a cogliere certi aspetti della realtà. Citando Lessing: “Chi non perde la ragione, 

evidentemente non è in grado di ragionare” l'autore ci porta a riflettere su come, chi si 

rifiuta di adeguarsi e cerca invece di elaborare un diverso sistema di orientamento, 

venga spesso etichettato come nevrotico o folle. (Fromm, 1997). 

Con questa visione, che a mio parere rispecchia molto la nostra situazione attuale, mi 

vorrei soffermare infine su un ultimo testo che apparentemente potrebbe sembrare un 

libro per bambini, ovvero, Il piccolo principe di Antoine De Saint-Exupéry. Nel libro, i 

concetti di normalità e stranezza vengono messi profondamente in discussione. L’autore 

utilizza la figura di un bambino venuto da un altro pianeta per mostrarci quanto ciò che 

                                                                                                                                             
21 



viene considerato “normale” dagli adulti possa in realtà essere assurdo, mentre ciò che 

appare “strano” o infantile racchiude spesso una verità più profonda. Questo tema viene 

approfondito anche attraverso i personaggi che il Piccolo Principe incontra durante il 

suo viaggio tra i pianeti: il re che vuole comandare tutto anche se non ha sudditi, l’uomo 

d’affari che conta le stelle per possederle, l’ubriacone che beve per dimenticare la sua 

vergogna. Tutti questi personaggi sono presentati in modo ironico e le loro azioni sono 

assurde, eppure rispecchiano molti comportamenti considerati “normali” nella società 

adulta. Saint-Exupéry ci invita a riflettere su quanto spesso la cosiddetta normalità sia in 

realtà vuota, ripetitiva o priva di significato. Fin dalle prime pagine, il narratore 

racconta di quando, da bambino, disegnò un boa che aveva ingoiato un elefante, ma gli 

adulti, però, vedevano solo un cappello. Questo episodio introduce uno dei messaggi 

principali del libro: gli adulti, troppo legati a una visione razionale e convenzionale del 

mondo, non riescono a vedere oltre le apparenze, mentre i bambini, con la loro 

immaginazione, colgono l’essenza delle cose. Quella che per i grandi è “normalità”, per 

i bambini può essere una forma di cecità. Al contrario, la “stranezza” infantile diventa 

un modo per avvicinarsi alla verità. (De Saint-Exupéry, 1949).  

Abbiamo tanto da imparare dai bambini, da chi ci vuole mostrare altre prospettive e da 

chi si esprime senza paura. Per migliorare il mondo in cui viviamo, dobbiamo 

necessariamente curare la nostra parte più strana, più folle e più bambina. 

 

2.2 Imparare a con-suonare insieme  

Vorrei riportare qui in basso una mia riflessione che credo possa descrivere molto bene 

tutto ciò che è stato detto fino ad ora:  

“Come ti sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero per il semplice fatto che sei te 

stesso?  

Come ti sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero per il semplice fatto che sai 

dimostrare amore a te stesso e quindi di conseguenza anche agli altri? Come ti 

sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero perché sai esprimere la tua unicità? 

Come ti sentiresti se per un giorno, tutti ti applaudissero perché sei insostituibile?  

Come ti sentiresti?  

                                                                                                                                             
22 



Al mondo d’oggi è quasi impossibile credere che si possa essere apprezzati per queste 

“banalità”, che poi banalità non sono. Sono qui per dire che invece si può, che ci si può 

sentire importanti. Possiamo essere noi stessi e possiamo essere creativi nel farlo, ma 

solo se accettiamo che ognuno è unico per se stesso e che quindi, dobbiamo rispettare 

l’unicità dell’altro.”   

Ci tengo a precisare che queste domande io me le sono poste più volte e vorrei che 

chiunque leggerà questo elaborato, faccia lo stesso. Ciò di cui abbiamo realmente 

bisogno non è qualcosa di eccessivamente complesso o strutturato: al contrario, ciò che 

ci occorre è spesso ciò che diamo per scontato e che, proprio in quanto tale, abbiamo 

cancellato dalle nostre priorità quotidiane. Partendo da questa considerazione, desidero 

sottolineare come la trasformazione della nostra società in una realtà più gentile e 

inclusiva sia, in realtà, un obiettivo più raggiungibile di quanto comunemente si pensi. 

A supporto di questa affermazione, desidero riportare un’esperienza personale vissuta 

durante il mio tirocinio presso la Dreaming Academy, un’accademia di musical a 

Padova. Inizialmente, non mi sentivo particolarmente accolta all'interno dell’ambiente 

e, di conseguenza, tendevo a mantenere un atteggiamento osservativo e defilato, 

limitandomi ad assistere alle lezioni senza prendere parte attiva. Ciò che però ha 

rappresentato la vera spinta alla stesura di questo elaborato è stato proprio 

l’atteggiamento dei ragazzi dell’accademia che, nonostante la mia apparente inattività, 

più volte mi hanno manifestato il loro apprezzamento, mostrandosi felici della mia 

presenza e riconoscendo in me un punto di riferimento discreto nei momenti più 

impegnativi della giornata. Inizialmente mi sono chiesta quale contributo avessi 

realmente offerto loro, ma la verità è che, talvolta, non è necessario fare grandi gesti: è 

sufficiente esserci, con gentilezza e amore. Questo semplice episodio mi ha confermato 

che il cambiamento verso una società più empatica può iniziare da piccole azioni 

quotidiane, accessibili a tutti.  

Per questo motivo, la figura del formatore si rivela di fondamentale importanza. Pur 

trattandosi di un ruolo poco compreso e non sempre adeguatamente valorizzato dal 

punto di vista economico, il formatore possiede la straordinaria capacità di generare 

cambiamento, promuovere trasformazioni e far sentire gli altri liberi di essere loro 

stessi. Viviamo in un'epoca in cui la comunicazione digitale ha ormai superato quella 

interpersonale: sono più frequenti le interazioni online rispetto ai saluti scambiati per 

                                                                                                                                             
23 



strada e, allo stesso modo, spesso ci sentiamo obbligati a mostrare un sorriso di 

convenienza, piuttosto che sorridere autenticamente e mossi da un sentimento sincero. 

Dunque, con questo elaborato, desidero metaforicamente "passare il testimone" a chi 

avrà la sfortuna o la fortuna di leggerlo. Sarà compito del lettore farsi promotore di un 

impegno attivo, portando con sé un po’ di quella sana follia capace di scuotere le 

certezze e contribuire, anche solo in parte, a migliorare la realtà in cui viviamo.  

Un’opera importante che ritengo possa essere coerente con questo discorso è La nascita 

della tragedia di Friedrich Nietzsche. In quest’opera, vi sono due concetti che 

corrispondono agli impulsi artistici fondamentali: l’apollineo, ovvero, la misura, 

l’ordine, la bellezza, la forma individuale e il dionisiaco, rappresentato dall’ebbrezza, la 

dismisura, la collettività e l’istinto. Per il filosofo la nascita di una tragedia nasce dalla 

fusione di questi due impulsi che non elimina uno dei due poli, ma li fa coesistere in 

tensione, proprio come una società può essere sana quando riesce a integrare gli opposti 

(normalità e follia, musiche interiori diverse tra loro, l’efficienza e la lentezza). 

Nietzsche propone l’idea che solo attraverso l’arte si può raggiungere una sintesi di 

questi poli e quindi, una forma più alta di umanità. In questo senso, il "con-suono" è 

anche una visione utopica di società in cui le differenze non sono eliminate, ma 

armonizzate. Si tratta di costruire una società in cui la tensione tra individuo e 

collettività non venga risolta con l’annullamento di una parte, ma venga valorizzata 

come fonte di vitalità. (Nietzsche & Giametta, 1977) 

Per poter realmente giungere ad una forma di “con-suono” condiviso all'interno della 

società, è necessario, come primo passo, coltivare con consapevolezza e impegno la 

fioritura della nostra melodia collettiva. Ciò implica un approfondimento autentico delle 

relazioni interpersonali, volto all’arricchimento reciproco e alla costruzione di 

un’armonia comune. Come suggerisce Marina Toffetti nel testo Due parole sulla 

musica, nella pratica musicale si ricorre spesso agli abbellimenti, detti anche ornamenti 

o fioriture, i quali non sono meri elementi decorativi, ma componenti espressivi in grado 

di conferire profondità, movimento e intensità ad una composizione. Se dunque in 

musica tali abbellimenti arricchiscono il brano rendendolo più vivo, non vi è ragione per 

cui non si possa applicare un principio analogo alla dimensione sociale, impegnandoci a 

rendere più ricca la nostra convivenza. 

                                                                                                                                             
24 



In secondo luogo, riprendendo sempre il pensiero di Toffetti, risulta fondamentale la 

necessità di “accordarci”. Il termine accordo, che etimologicamente deriva sia da 

accordare sia da concordare, e quest’ultimo da cor, cordis, cioè cuore, suggerisce che il 

processo di armonizzazione tra le persone è profondamente legato a una dimensione 

emotiva e affettiva: mettersi d'accordo significa, in ultima analisi, entrare in sintonia a 

partire dal cuore. Tuttavia, tale accordo non è privo di tensioni: al contrario, è proprio 

attraverso il confronto e l’attrito tra diverse pulsioni che si costruisce un equilibrio 

dinamico. In questo senso, torna utile il pensiero di Friedrich Nietzsche, fondato sulla 

coesistenza e sull’interazione tra impulsi contrastanti. L’armonia non nasce 

dall’eliminazione del conflitto, bensì dalla sua trasformazione in una forma superiore, 

che possiamo definire, appunto, come un “accordo vitale”. 

Infine, Marina Toffetti riflette sul significato profondo del termine “orchestrare”, inteso 

non soltanto come azione tecnica, ma come atto creativo e relazionale. In ambito 

musicale, orchestrare significa distribuire le diverse parti di una composizione tra gli 

strumenti dell’orchestra, tenendo conto delle caratteristiche timbriche, delle dinamiche e 

dell’equilibrio complessivo del suono. Si tratta di un processo che richiede sensibilità, 

ascolto e capacità di valorizzare la diversità degli elementi coinvolti. Ogni strumento ha 

un ruolo specifico, ma è solo attraverso la loro interazione armonica che si può generare 

una vera e propria unità sonora. Traslando questo concetto alla nostra società, il termine 

“orchestrare” può essere inteso come metafora del vivere insieme. Una società può 

essere concepita come un’orchestra composta da individui differenti per esperienze, 

culture, competenze e visioni del mondo. In questo senso, orchestrare significa saper 

riconoscere e accogliere tali differenze, assegnando a ciascuno uno spazio significativo 

e promuovendo una collaborazione attiva e consapevole. Non si tratta di eliminare le 

dissonanze, ma di integrarle in una struttura più ampia e coerente, capace di produrre 

un’armonia collettiva. Riassumendo, orchestrare una società implica costruire relazioni 

fondate sull’ascolto reciproco, sul rispetto dei ruoli e sulla ricerca di un equilibrio 

dinamico che valorizzi ogni singola “voce” all’interno del gruppo. (Toffetti & Borgna, 

2020) 

L’orchestrazione, tanto nella musica quanto nella società, diventa così un atto di cura e 

di progettazione condivisa. Ciascun individuo può essere considerato, in senso 

simbolico, il direttore di un’orchestra sociale. Tuttavia, per poter dirigere efficacemente 

                                                                                                                                             
25 



tale orchestra, è fondamentale possedere la capacità di guidare se stessi. In questo senso, 

la leadership, intesa non come esercizio di potere, ma come forma di responsabilità e 

consapevolezza, si fonda prima di tutto su un equilibrio personale. Parlando sempre del 

formatore quindi, possiamo dire che anche lui è al pari di un direttore d’orchestra e 

rispecchia colui che deve saper cogliere le potenzialità di ciascuno, coordinare i tempi, i 

ritmi, le esigenze e le voci del gruppo. Pertanto, la metafora dell’orchestra evidenzia 

con chiarezza quanto sia indispensabile, per chi educa e forma, coltivare un percorso 

personale di crescita. Solo attraverso questa pratica continua di auto-direzione, il 

formatore potrà effettivamente mettere in campo un’azione pedagogica capace di 

generare libertà nei contesti in cui opera. 

 

“Non c'è nulla di sbagliato nei vostri sentimenti 

 e non c'è nulla di sbagliato in voi!   

Non c'è bisogno di repressione o distruzione,  

dovete imparare l'arte di creare armonia nelle vostre energie,  

dovete diventare un'orchestra” 

(Osho, Discorsi, 1953/90) 

2.3 L'improvvisazione musicale e quella interiore 

Il verbo improvvisare deriva dal latino ed è composto da due parti: in, una particella 

negativa che indica il non; e provisus, dal verbo providere, cioè prevedere o vedere 

avanti. 

Negli Stati Uniti del Sud, tra gli anni Cinquanta e i primi anni Sessanta del XIX secolo, 

iniziò a delinearsi un genere musicale che sarebbe poi stato identificato con il nome di 

Blues. In tale contesto storico, segnato dalla schiavitù e dallo sfruttamento della 

popolazione afroamericana nei campi di cotone, le persone schiavizzate ricorrevano al 

canto come forma di espressione emotiva e di resistenza. Le melodie blues, intonate 

durante il lavoro, non solo alleviavano le sofferenze fisiche e psicologiche, ma 

contribuivano anche a rafforzare il senso di comunità e solidarietà tra gli individui. I 

                                                                                                                                             
26 



canti spesso erano improvvisati e per questo motivo favorivano l’espressione massima 

dei loro sentimenti, come la rabbia, la nostalgia, la speranza. Col termine della Guerra 

di Secessione nel 1865, molti ex schiavi continuarono a vivere in condizioni di estrema 

povertà, e il blues divenne progressivamente una voce potente per raccontare le 

difficoltà della libertà conquistata ma non pienamente realizzata. Successivamente, 

intorno agli anni Venti del Novecento, negli Stati Uniti si diffuse una diramazione del 

blues: il Jazz, caratterizzato da musicisti passati alla storia per le loro doti 

nell’improvvisazione. Il jazz lo abbiamo tutti dentro, c’è chi lo sente e chi lo sente di 

meno, ma è insito dentro al cuore di ciascuno di noi.  

Secondo quanto evidenziato da Lucia Luciana Mosca nell’articolo Il processo di 

improvvisazione creativa in musica e in psicoterapia: una scoping review, 

l’improvvisazione costituisce uno degli elementi fondamentali dell’agire umano. 

Tuttavia, l’autrice ci illustra come tale pratica sia stata storicamente oggetto di una 

errata interpretazione: essa viene spesso percepita come un’attività priva di regole, 

riferimenti o basi strutturate, inaspettata e priva di competenze specifiche. In tal modo, 

l’improvvisazione viene contrapposta alle pratiche fondate su un’analisi rigorosa dei 

dati e sull’applicazione di metodologie scientifiche, considerate le uniche in grado di 

conferire autorevolezza. Mosca mette però in luce come questa visione riduttiva non 

renda giustizia alla complessità e alla profondità della pratica improvvisativa, che si 

configura, al contrario, come un’attività altamente strutturata, dotata di coerenza interna 

e sostenuta da competenze ben definite. (Mosca, L.L. 2021) 

https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114  

Infatti, l’improvvisazione richiede un livello elevatissimo di concentrazione e il pieno 

impiego delle proprie competenze tecniche, musicali ed espressive. Non si tratta, come 

comunemente si crede, di suonare note a caso su uno strumento, ad esempio il 

pianoforte, ma di disporle secondo una logica interna che rispetti sia la coerenza 

musicale sia l’intenzionalità artistica. È un processo creativo che unisce libertà e rigore, 

intuizione e padronanza. Chi improvvisa non segue uno spartito precostituito, come 

avviene nella musica classica, dove ogni nota è stabilita in anticipo dal compositore. Al 

contrario, l’improvvisatore è chiamato a costruire, in tempo reale, una melodia coerente 

e significativa. Questa libertà, tuttavia, non implica assenza di regole: al contrario, 

contiene una conoscenza approfondita delle strutture armoniche, dei modi, dei ritmi e 

                                                                                                                                             
27 

https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114


delle possibilità espressive dello strumento. Più si è consapevoli delle regole, più si è 

liberi di piegarle o superarle con creatività.  

Un riferimento importante lo abbiamo in Novecento di Alessandro Baricco. Nel testo, 

l’improvvisazione è la forma più pura e autentica con cui Novecento comunica con il 

mondo. È libero dalle regole tradizionali della musica scritta, proprio perché la sua 

musica nasce nel momento, nel flusso del tempo, come risposta viva e immediata a ciò 

che lo circonda. Il pianoforte diventa il suo strumento per raccontare storie, emozioni, 

paesaggi che non ha mai visto, ma che riesce a immaginare e a trasformare in suono. 

Inoltre, l’improvvisazione in Novecento è anche una metafora della sua esistenza: 

vivere su una nave, in movimento continuo ma mai toccando la terra, è come suonare 

sempre qualcosa di nuovo senza mai fermarsi su uno spartito scritto. La sua vita è un 

atto creativo, instabile e libero, proprio come la musica che improvvisa. Baricco guarda 

all’improvvisazione con profonda ammirazione. Per lui, essa rappresenta una forma di 

conoscenza intuitiva, una dimensione artistica che sfugge alle logiche razionali, ma che 

sa cogliere l’essenza delle cose. È arte pura, immediata, legata all’istante e 

all’emozione. (Baricco, A. 1994)  

Anche per Daniel Barenboim nel suo testo La musica è un tutto, la musica è 

un’esperienza totalizzante, che coinvolge non solo l’ascolto e la tecnica, ma anche la 

mente, l’etica, l’emozione e la riflessione. Essa è, al tempo stesso, un atto intellettuale, 

in cui il suono diventa pieno di significato, relazione e coscienza. Particolarmente 

significativo è il suo richiamo alla relazione tra libertà e struttura. La musica, sostiene 

Barenboim, esiste solo nella tensione tra questi due poli: la libertà dell’interprete e la 

struttura della partitura, l’improvvisazione e la forma, l’espressività personale e le 

regole del linguaggio musicale. Questo equilibrio è, secondo lui, ciò che rende la 

musica un’arte profondamente umana: essa riflette la complessità dell’esistenza, dove il 

senso nasce non dalla rigidità, ma dal confronto continuo tra ordine e caos, tra disciplina 

e creatività. Dunque, per essere realmente liberi nella vita quotidiana, dovremmo 

imparare a dare maggiore spazio alla nostra capacità di improvvisare. “Il jazz siamo 

noi” significa riconoscere che, proprio come in una jam session, la vita richiede ascolto, 

intuizione, reattività e fiducia nelle proprie risorse interiori. Imparare a vivere "in 

modalità jazz" vuol dire smettere di cercare il controllo assoluto e accettare che la 

                                                                                                                                             
28 



bellezza possa nascere anche e soprattutto dall’imperfezione, dalla sorpresa, dall’errore 

trasformato in occasione. 

Questa attitudine si può apprendere: non si tratta solo di saper suonare uno strumento, 

ma di allenarsi a vivere con spirito creativo, senza paura del giudizio altrui o del 

confronto con chi continua a scegliere la via della rigidità e della prevedibilità. Vivere in 

modalità jazz è, in fondo, un atto di coraggio e libertà: la scelta consapevole di stare nel 

mondo con autenticità, apertura e desiderio di cambiamento.   

C’è una poesia di Wislawa Szymborska che reputo sia molto coerente con quanto detto 

e ci terrei a riportarla qui in basso:  

C’è chi meglio degli altri realizza la sua vita.​

È tutto in ordine dentro e attorno a lui.​

Per ogni cosa ha metodi e risposte. 

È lesto a indovinare il chi il come il dove​

e a quale scopo. 

Appone il timbro a verità assolute,​

getta i fatti superflui nel tritadocumenti,​

e le persone ignote​

dentro appositi schedari. 

Pensa quel tanto che serve,​

non un attimo in più,​

perché dietro quell’attimo sta in agguato il dubbio. 

E quando è licenziato dalla vita,​

lascia la postazione​

dalla porta prescritta. 

A volte un po’ lo invidio, per fortuna mi passa. (Wisława Szymborska, C’è Chi) 

                                                                                                                                             
29 



Personalmente mi riconosco molto nel messaggio espresso da questa poesia, poiché 

anche a me è capitato, e probabilmente mi capiterà ancora, di pensare alla mia vita come 

a un progetto già definito, con obiettivi da raggiungere e percorsi da seguire con rigore. 

A volte, questa visione mi ha portato a credere che ci fossero strade obbligate, tappe da 

rispettare, piani da non mettere in discussione. Credo che tutti, almeno una volta nella 

vita, abbiano preferito la  comodità alla fatica, oppure la sicurezza dell’assenza di errore 

al rischio di sbagliare. È una dinamica comprensibile: siamo spesso portati a credere che 

evitare l’errore significhi vivere “bene”, quando in realtà è proprio attraverso gli sbagli, 

l’imprevisto e il cambiamento che cresciamo davvero. In questo senso, la poesia, ed 

anche più in generale il concetto di vivere in modalità “jazz”, ci invita a ripensare la 

nostra relazione con la vita non come una partitura da eseguire senza variazioni, ma 

come una musica da improvvisare con intelligenza, passione e coraggio, accettando 

anche la possibilità di deviare dal percorso previsto.  

Per concludere, imparare a vivere come si improvvisa in musica è una sfida che 

riguarda tutti: significa accettare l'idea di essere imperfetti, di osare, di vivere appieno 

ogni istante. Solo così possiamo superare la paura dell’errore e abbracciare la ricchezza 

della nostra esperienza umana. Inoltre, il formatore deve saper trasmettere il valore 

dell’errore non come fallimento, ma come occasione di apprendimento e crescita. Solo 

così si può contribuire a superare la paura della novità e dell’incertezza, promuovendo 

una cultura dell’apertura che prepara le persone ad affrontare le sfide della realtà con 

maggiore equilibrio e creatività. Questo ruolo è essenziale per formare non solo 

professionisti competenti, ma persone capaci di vivere pienamente, con libertà e 

responsabilità. 

 

Capitolo tre 

Il mio modello  di  società ideale 

Col terzo capitolo, nonché l’ultimo di questo elaborato, intendo proporre una riflessione 

personale su quello che potrebbe configurarsi come un modello di società ideale. Trovo 

necessario precisare sin da subito, che si tratta di una visione soggettiva e che non 

ambisce a porsi come universalmente valida né tantomeno definitiva, ma che desidera 

offrire uno spunto di riflessione ulteriore su quanto detto fino ad ora. Inoltre, verranno 

                                                                                                                                             
30 



delineate alcune ipotetiche attività progettuali da implementare in contesti educativi e 

aziendali, finalizzate a valorizzare e promuovere la musicalità presente in ciascun 

individuo.  

 

“La bacchetta magica non esiste 

 e neppure esistono maghi o stregoni che possano aiutarci. 

Noi, siamo gli artefici della qualità della nostra vita” 

(Marcello Bonazzola) 

 

3.1 Un nuovo modo di educare alla nostra stranezza  

 

Dopo aver affrontato problematiche come la frammentazione della società, lo 

smarrimento di sé ed il sentimento di inadeguatezza, mi viene dunque spontaneo 

proporre la mia idea di una società che possa promuovere dei valori diversi da quelli che 

abbiamo ora. Durante i miei tre anni di università, ho dato esami di pedagogia generale 

e sociale, pedagogia del ciclo di vita, pedagogia sperimentale, pedagogia del lavoro, 

educazione degli adulti e tanti altri ancora ed ho potuto constatare come un elemento 

ricorrente all'interno delle diverse pratiche pedagogiche sia rappresentato dalla 

valorizzazione dell’altro, intesa come riconoscimento del suo valore, della sua unicità e 

del suo ruolo all’interno delle relazioni educative e sociali.  

Educare alla stranezza significa costruire percorsi formativi che aiutino le persone a 

riconoscere, accettare e valorizzare la diversità, sia esterna (altri modi di pensare, 

vivere, esprimersi) sia interna (parti di sé considerate “non conformi”, fragili, uniche). 

Partendo da questa visione, ho provato a immaginare come potrebbe configurarsi il 

nostro mondo qualora adottassimo comportamenti che attualmente, in linea generale, 

consideriamo insoliti o fuori dal comune e da questa mia riflessione, sono emersi 

quattro punti fondamentali:  

1)​ La cultura dell’apertura: 

Iniziare a superare l’educazione standardizzata e trasmettere un’idea del sapere come 

incontro con l’altro e con l’imprevisto. La stranezza in questo modo diventa una 

possibilità di scoperta, non motivo di esclusione. 

                                                                                                                                             
31 



2)​ La decostruzione del normale:  

Riguarda il mettere in discussione ciò che consideriamo "normale", rendendo visibili gli 

stereotipi, le abitudini culturali, i pregiudizi che ci abitano. Il “normale” non è neutro, è 

spesso frutto di convenzioni sociali.  

3)​ Formazione all’immaginazione  

Un nuovo modo di educare alla stranezza deve nutrire la creatività, il pensiero laterale, 

l’immaginazione. Le “stranezze” sono spesso i semi dell’innovazione, dell’arte, della 

libertà. 

4)​ Pedagogia dell’empatia e del disorientamento 

Creare spazi educativi in cui non solo si tollerano le differenze, ma si indaga ciò che ci 

destabilizza. Invece di evitare ciò che non si conosce, si esplora insieme il perché ci 

spaventa una determinata cosa. 

Sono consapevole che tutto questo sembra un discorso astratto e che probabilmente 

rimarrà un mio ideale, ma credo vivamente che le qualità per attuare un cambiamento 

siano molto concrete dentro di noi ed inoltre, una futura formatrice non dovrebbe mai 

perdere l’entusiasmo di sognare in grande. Di certo, io non sono la prima ad 

immaginare un modo per stare bene all’interno di una società ed infatti, già Tommaso 

Moro in Utopia, descrive una società fondata sull’uguaglianza e impegno collettivo. 

L’istruzione è gratuita e condivisa e tutti i cittadini partecipano alla costruzione del bene 

comune. Il formatore, in questo contesto, non è un’autorità distante, ma un cittadino tra 

gli altri, che educa e si lascia educare, che si mette al servizio dell’altro, convinto che 

solo una comunità unita possa essere giusta. (More, 2008) 

 Insieme a Moro, anche Tommaso Campanella nella Città del Sole ci mostra che 

educare significa vivere insieme un percorso, dove ognuno ha qualcosa da dare e da 

ricevere (Campanella, 1996). Inoltre, Julia Kristeva riflette sull’idea dello straniero 

interiore, ovvero la parte di noi che ci è sconosciuta, che non comprendiamo. 

L’educazione può diventare lo spazio in cui accogliere questa estraneità, senza 

reprimerla.  

                                                                                                                                             
32 



Educare alla stranezza è anche educare a vivere con le proprie zone d’ombra, imparando 

a convivere con il non detto, con il non conforme, con il “diverso da sé”.  

“Lo straniero ci abita: è l’altra faccia della nostra identità.” (Kristeva, 1990). 

 In linea generale dunque, educare alla stranezza non è una fuga dalla realtà, ma un atto 

profondo di responsabilità culturale. Significa formare menti aperte, capaci di abitare un 

mondo complesso, senza paura, con curiosità, rispetto e spirito critico. È un’educazione 

che unisce il pensiero filosofico, la pratica pedagogica e l’immaginazione letteraria.  

Sicuramente un modo per promuovere questo tipo di educazione potrebbe essere partire 

dalle scuole, rinnovando i contenuti scolastici per includere voci, storie e prospettive 

marginali o “non canoniche”, rendendo visibile la complessità del reale. Trovo 

necessaria anche la formazione dei formatori, i quali devono essere i primi a rimettere in 

discussione i propri schemi mentali, per poter diffondere un’autentica apertura alla 

stranezza. La scuola dunque, deve diventare un luogo in cui si possono costruire reti 

educative che uniscano altre scuole, biblioteche, musei, centri giovanili, in cui la 

stranezza diventi tema di mostre, festival, letture pubbliche, cineforum.  

 

Per concludere questa riflessione, vorrei porre l’attenzione su un cortometraggio, Il 

circo della farfalla. Il corto è ambientato durante la Grande Depressione americana e 

racconta la storia di Will, un uomo nato senza arti, che lavora come attrazione in un 

circo degradante, dove viene esibito come mostro. La sua condizione cambia quando 

incontra Mr. Mendez, il direttore di un circo diverso, il "Circo della Farfalla", dove le 

persone, invece di essere sfruttate per le loro stranezze, vengono incoraggiate a scoprire 

la bellezza della propria unicità e a superare i propri limiti. All’inizio, Will è convinto di 

non valere nulla, perché la società lo ha sempre visto come un fenomeno da baraccone, 

ma è proprio la sua stranezza a renderlo, nel tempo, un esempio di forza e libertà per gli 

altri.  

In una delle scene più significative del cortometraggio, Mr. Mendez si rivolge a Will 

con parole apparentemente dure, dicendo: "Un uomo, se si può chiamare tale, che 

persino Dio ha abbandonato." Colpito da questa frase provocatoria Will gli chiede 

perché abbia detto una cosa tanto crudele e Mendez, risponde: "Perché tu… ci credi." 

 

                                                                                                                                             
33 



È in questa frase che si mostra la parte profonda del messaggio del cortometraggio: la 

vera prigione non è la disabilità o la stranezza, ma la convinzione interiore di essere 

sbagliati o inutili. Mendez, con brutalità e compassione allo stesso tempo, spinge Will a 

smettere di credere a quella menzogna, aprendo la strada verso una prospettiva diversa 

tant’è che Will, verso le ultime scene, riesce a tuffarsi da solo da un trampolino e a 

nuotare, dimostrando che la sua condizione non è più un limite, ma una parte di sé che 

può convivere con la libertà e la dignità. Quel gesto rappresenta il momento in cui Will 

smette di considerarsi un uomo limitato e inizia a vedersi come qualcuno capace di 

affrontare la vita a testa alta. Da emarginato diventa esempio: la sua "stranezza" non 

suscita più pietà, ma ispirazione. 

 
Quindi, è fondamentale abbandonare l’idea che siamo destinati a una vita di 

omologazione, dove la diversità viene nascosta o addirittura temuta. Ognuno di noi 

possiede una peculiarità, una “stranezza” che, se accolta e valorizzata, può trasformarsi 

in una fonte di forza. Proprio come Will nel cortometraggio, che ha saputo superare le 

proprie paure e convinzioni limitanti per diventare un esempio luminoso per chi lo 

circonda, anche noi abbiamo il potenziale per influenzare positivamente gli altri 

semplicemente accettando chi siamo davvero. 
 
 
Come sostiene Mr. Mendez: "Il peggiore dei luoghi in cui trovarsi è credere di non 
avere nulla da offrire al mondo." 
 
 
3.2   Proposta di attività formative per sviluppare la propria musicalità 
 
Parlando di stranezza, del come promuoverla e di come accettarla la prima cosa si può 

pensare è a come effettivamente possa mettere in atto un cambiamento dentro di noi. 

Anche io all'inizio credevo che fossero concetti talmente astratti che non avevo una 

visione concreta sul come fare poi tutto questo. Dunque, nell’ultima parte di questo 

elaborato, cercherò di proporre una serie di attività formative che possano aiutarci a 

sviluppare la nostra creatività, la nostra unicità e quindi, la nostra musicalità.   

 

La gestione dell’ansia: 

 

                                                                                                                                             
34 



Per cominciare, mi soffermerei su un’attività, ideata da me, che avrei dovuto svolgere 

durante il mio tirocinio coi ragazzi. L’attività in questione si focalizzava sulla gestione 

dell’ansia da performance o in generale di momenti ansiogeni nella propria vita che si 

divideva in tre parti: 

  

1)​ L’immedesimazione con la propria ansia: i ragazzi dovevano disegnare su un 

foglia la loro ansia dandole un nome. A turno dovevano poi alzarsi in piedi e 

recitare, per breve tempo, come se fossero loro l’ansia del disegno. Questo ha 

permesso ai ragazzi di avere un primo approccio con ciò che li spaventava, ma 

nei panni dell’ansia stessa. Ovviamente chi non voleva partecipare, me lo poteva 

dire senza nessun problema.  

 

2)​ Il confronto con la propria ansia: in questa fase, i ragazzi, sempre uno ad uno, 

dovevano alzarsi in piedi tenendo il proprio disegno in mano. In seguito, si 

iniziava una conversazione con la propria ansia in cui le si poteva dire ciò che si 

voleva. Si potevano usare parole tristi, felici, parolacce, toni calmi o nervosi ed 

addirittura strappare il foglio se si era particolarmente presi. Trovo importante 

questo confronto perché ogni volta che ci si presenta un’emozione che non 

desideriamo, spesso tendiamo a reprimerla o a cercare di mandarla via. Il 

confronto però, implica che le due parti coinvolte siano esistenti e per questo, 

degne di rispetto.  

 

3)​ L’accettazione della propria ansia: nella terza ed ultima fase, abbiamo 

l’accettazione. Specifico che non mi sono mai aspettata dai ragazzi che 

accettassero la loro ansia così dal nulla e così velocemente, semplicemente ho 

spiegato loro che un giorno in cui potranno abbracciare la loro ansia, arriverà. 

L’attività prevedeva che uno di loro mi dicesse, se voleva, qual’era la propria 

ansia. Dopodiché, io iniziavo a dire frasi, anche brutte, come se fosse 

effettivamente l’ansia a parlare.  

 

Esempio: la mia ansia è di non riuscire ad essere un bravo attore e che tutti mi dicano 

che non ho potenzialità.  

Frasi dell’ansia: “tu non vali niente”, “non ce la farai mai”, “si vede che non hai mai 

studiato recitazione” e così via.  

                                                                                                                                             
35 



 

Dopo avere ascoltato queste frasi, il ragazzo o la ragazza che si sentiva dire le frasi in 

questione, quando riteneva fosse il momento giusto, doveva dire “Stop, non ho paura di 

te. Tu sei parte di me e per questo ti voglio bene”.  

 

Aldilà del fatto che mi trovavo in un’Accademia di musical, questa attività potrebbe 

essere rivisitata ed adattata con lo stesso pattern in contesti aziendali o educativi. In 

un’azienda in cui magari ci sono dipendenti che soffrono di burn out, si potrebbe 

proporre questo stesso modello, ma che come tema centrale abbia lo stress-lavoro 

correlato. Mettendo il focus sulla musicalità invece, anche un’attività di questo genere, 

seppur incentrata sull’ansia, ha il potere di far esprimere la nostra unicità in modo 

spontaneo, in quanto ognuno di noi rappresenta le proprie emozioni in modo diverso.  

 
Ascolto attivo delle nostre emozioni:  
 
Un ulteriore attività che potrebbe aiutarci ad essere più consapevoli della nostra 

creatività, potrebbe essere basata sull’ascolto di un pezzo musicale, che poi verrà 

cambiato ad ogni turno. Il genere del pezzo potrà essere jazz, rock, classico, pop, 

cantautorato e tutti quelli che si vorranno.  

L’educatore/formatore: all’inizio dovrà dire ai presenti (che possono essere dei bambini, 

ragazzi o adulti) di trovare un posto a scelta nell’area in cui ci si trova per poi sedersi e 

chiudere gli occhi. Poi, consegnerà a tutti un foglio ed un pennarello con il qaule 

dovranno disegnare ciò che la musica dice loro.  

 

Esempio: la musica è di genere jazz, si inizia a disegnare ad occhi chiusi quello che la 

melodia ci mostra. Possono essere righe astratte o al contrario possono anche essere dei 

disegni con una rappresentazione concreta. L’importante è che tutti si sentano a loro 

agio  e non obbligati.  

 

Dopo al primo giro di disegni, si aprono gli occhi e si guarda la propria opera d’arte. 

Successivamente, si possono fare altri turni cambiando il genere musicale ed alla fine, 

notare le differenze tra i disegni creati. Ogni genere musicale, ci dice qualcosa di unico 

ed il modo in cui noi sentiamo e percepiamo la musica lo è ancora di più.   

 

                                                                                                                                             
36 



Improvvisazione vocale:  

 

Ci si dispone in cerchio per fare sì che ci si possa vedere tutti in faccia. 

L’educatore/formatore: inizia a canticchiare una melodia breve senza preoccuparsi se sia 

giusta oppure no e subito dopo, la persona che è al suo fianco si unisce con la sua 

melodia creando una frase melodica un pò più lunga e così via. Sarà divertente e 

interessante vedere come, una volta completato il cerchio, si sia formata una vera e 

propria  improvvisazione vocale. Per chi vuole, si può anche stabilire che non si finisce 

l’attività dopo un solo giro, ma si può andare avanti facendo anche un botta e risposta, 

proprio come nelle jam session.  

Questa attività è molto importante perché ci aiuta a ridere di noi, a comprendere che 

tutti siamo portatori di musiche interiori e soprattutto a creare un qualcosa di speciale 

senza aver mai studiato le basi della musica, ma ascoltando semplicemente noi stessi e 

gli altri.   

 

Con quest’ultima attività concludo il mio elaborato, sperando che possa essere uno 

spunto di riflessione per chi lo leggerà. Il cambiamento, lo si attua solo riconoscendo 

queste piccolezze, che poi tanto piccole non sono.  

 
 

Conclusione: il profilo ideale di un formatore musicale 
 
 
Riprendendo l’introduzione, lo scopo e l'obiettivo principale di questa tesi è quello di 

far accorgere, di far aprire gli occhi sul mondo in cui viviamo e soprattutto sul modo in 

cui lo abitiamo. La scelta deve partire da ciascuno di noi: scegliere se essere gentili, se 

essere indifferenti, se essere persone che escludono gli altri o se essere invece persone 

che rispettano visioni diverse. C’è una frase significativa  che spesso viene attribuita a  

Voltaire, ovvero: “Non condivido ciò che dici, ma darei la vita perché tu lo possa dire”. 

Questa frase incarna il concetto di rispetto reciproco che è uno dei focus di questa tesi, 

basata sulla dignità e sull’autenticità. Sono cosciente del fatto che possano sembrare 

tutte parole e nessuna azione, ma il punto è proprio questo: dobbiamo smettere di 

pensare che siano solo parole e iniziare a credere in noi stessi. Se noi viviamo in una 

società che preferisce la svalutazione delle persone, mi sembra ovvio che non 

riusciremo mai a capire il nostro valore. Per questo è questione di scelta.  

                                                                                                                                             
37 



In tutto ciò, il formatore musicale, ovvero tutti i formatori che ascoltino la propria parte 

interiore, ha il compito ed il dovere di prendersi cura della nostra società. Cura nel senso 

del “to cure” in quanto a me pare che siamo affetti da una vera e propria malattia 

chiamata omologazione, ma anche nel senso del “to care” cioè riportare le relazioni 

umane ad essere umane. Il formatore, quindi, lo si può definire come una delle vie per la 

nostra salvezza. Per quanto io creda che ci sia del marcio in questo mondo, non credo 

che la nostra musicalità debba avere il diritto di spegnersi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                             
38 



Bibliografia 

 
Baluganti, A., & Serblin, P. (2006). Una piccola pietra bianca: educarsi per educare. 
I.D.E.A. srl.  
 
Barenboim, D., & Girardi, E. (2012). La musica è un tutto : etica ed estetica. Feltrinelli. 
 
Baricco, A. (1994). Novecento : un monologo. Feltrinelli. 
 
Bauman, Z., & Minucci, S. (2002). Modernità liquida. GLF editori Laterza. 
 
Bonazzola, M., & Spillare, C. (2020). Meravigliarsi per crescere. Maginot edizioni.  
 
Campanella, T., & Mollia, F. (1996). Città del sole. CDE. 
 
Cerritelli, R. (2013). La terapia dell’umorismo : metodi e pratiche per il benessere 
personale e relazionale. Carocci Faber. 
 
Cremaschi Trovesi, G. (2007). Musicoterapia : arte della comunicazione (2. ed). Magi. 
 
Danon, M. (1997). Star bene con la musica: musicoterapia, crescita personale e gioia 
di vivere. Sonzogno.  
 
De Saint-Exupéry, A., & Bompiani Bregoli, N. (1949). Il piccolo principe. Bompiani.  
 
Erasmus, D. (2018). Elogio della follia. Liberamente.  
 
Fromm, E., Bistolfi, M., & Funk, R. (1997). I cosiddetti sani : la patologia della 
normalità. A. Mondadori. 
 
Kristeva, J., & Serra, A. (1990). Stranieri a se stessi. G. Feltrinelli. 
 
Luini, M. (2021). Parla come ami : l’infallibile potere delle parole. Mondadori. 
 
Marzano, M. (2017). L’amore che mi resta. Einaudi. 
 
More, T., & Cuomo, F. (2008). Utopia (Ed. integrale). Newton Compton. 
 
Mussida, F. (2019). Il pianeta della musica. Salani. 
 
Nietzsche, F., & Giametta, S. (1977). La nascita della tragedia. Adelphi. 
 
Orwell, G. (1984). 1984. Mondadori. 

                                                                                                                                             
39 



 
Platone, & Lozza, G. (1990). La Repubblica. Mondadori. 
 
Postacchini, P. Luigi., Ricciotti, A., & Borghesi, M. (1997). Lineamenti di 
musicoterapia. Carocci.  
 
Spillare, C. (2003). Teorema: villaggio globale, abitante adeguato. I.D.E.A. srl.  
 
Spillare, C., & Serblin, P. (2011). Diventa chi sei. Abitante adeguato. I.D.E.A. 
 
Stefani, G., Ferrari, F., & Marconi, L. (1990). Gli intervalli musicali : dall’esperienza 
alla teoria. Gruppo editoriale Fabbri-Bompiani-Sonzogno-ETAS. 
 
Toffetti, M., & Borgna, E. (2020). Due parole sulla musica : noi e il lessico musicale. 
Carocci. 
 
Zavalloni, G. (2014). La pedagogia della lumaca: per una scuola lenta e nonviolenta. 
EMI.  
 
 
 
 
 
Sitografia 
 
Charles D. Laughlin (2018) Mana: psychic energy, spiritual power, and the 
experiencing brain, Time and Mind, 409-431 
https://doi.org/10.1080/1751696X.2018.1541128 
 
Hargreaves, D., Miell, D., & Macdonald, R. (2002). What are musical identities, 
and why are they important. Musical Identities. 
http://dx.doi.org/10.1017/s0261143005240655  
 
Frattura, M. (2022, 23 agosto). Musica e scienza: Quando le molecole 
diventano musica. Thomann Blog. 
https://www.thomann.de/blog/it/musica-e-scienza-quando-le-molecole-diventa
no-musica/  
 
Mosca, L.L. (2021). Il processo di improvvisazione creativa in musica e in 
psicoterapia: una scoping review. Phenomena Journal, 3, 10-26 
https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114  
 
Zhang, L. (2023). The Significance of Psychological Entropy from the 
Perspective of     

                                                                                                                                             
40 

https://doi.org/10.1080/1751696X.2018.1541128
http://dx.doi.org/10.1017/s0261143005240655
https://www.thomann.de/blog/it/musica-e-scienza-quando-le-molecole-diventano-musica/
https://www.thomann.de/blog/it/musica-e-scienza-quando-le-molecole-diventano-musica/
https://doi.org/10.32069/pj.2021.3.114


Systems Thinking. Journal of Humanities, Arts and Social Science, 7(11), 
2358-2362 
 https://doi.org/10.26855/jhass.2023.11.038  
 
 

 

 

Ringraziamenti  

 
Ringrazio la prof.ssa Cavallo Alessandra, per aver trattato la mia sensibilità con cura e 

soprattutto, per aver mostrato sempre un grande entusiasmo anche per le cose più 

piccole. La terrò nel cuore. 

 

Ringrazio i miei colleghi, ma soprattutto amici fantastici Sara, Emanuele e Daniele. 

Grazie per esserci stati e per avermi insegnato che l’università può essere vissuta in 

modo allegro e giocoso. Grazie anche per le vostre prese in giro in modo affettuoso, per 

gli spritz, per le feste e le serate, per il vostro essere così leggeri e allo stesso tempo 

profondi. Sono fiera di essere vostra amica, vi voglio bene. 

 

Ringrazio Margherita, per la sua amicizia preziosa e per avermi sempre chiesto di 

passare dei bei momenti insieme. Sei una delle amiche più strette che ho qua a Padova 

e sono molto fortunata ad averti al mio fianco. 

 

Ringrazio i miei amici torinesi Alberto e Rebecca, per essermi stati accanto nonostante 

la distanza non fosse al nostro favore. Grazie per l’amicizia datami in tutti gli anni 

della mia adolescenza, siete un luogo in cui so che posso essere me stessa. 

 

Ringrazio Dalila, Beatrice, Salvatore e Riccardo, per avermi cresciuta come una 

grande famiglia. Se sono quella che sono, in parte è grazie a voi.  

 

Ringrazio l’Istituto Serblin, in particolare Marco e Silvia. Grazie per continuare a 

credere che ci sia una strada per cambiare il nostro mondo in meglio. Il nostro viaggio 

non termina di certo qui. Siete la luce che mi accompagna sempre nei momenti in cui 

credo di non potercela fare.  

                                                                                                                                             
41 

https://doi.org/10.26855/jhass.2023.11.038


Ringrazio il mio ragazzo Filippo, per avermi insegnato che cosa vuol dire amare in 

modo spontaneo e sano. Grazie per aver reso divertente il fare la spesa, per avermi 

insegnato a cucinare (più o meno), ma soprattutto per continuare ad alimentare il 

nostro fuocherello scaldandoci di amore. 

 

Ringrazio i miei fratelli Leonardo e Gaia. Voi siete ciò che ho di più prezioso, sono 

orgogliosa delle persone che siete e vi ringrazio per aver compreso il motivo della mia 

distanza da Torino, so che non è stato facile. Sarò sempre con voi, anche se vi sembra 

di no. Vi amo.  

 

Ringrazio mio padre, Paolo. Se sono riuscita a scrivere questo elaborato è anche grazie 

a te. Grazie per avermi insegnato valori come la bontà, la calma, la generosità, 

l’entusiasmo, l’auto ironia e la semplicità. Sei un papà fantastico di cui mi vanto 

sempre.  

 

Ringrazio la mia seconda mamma, Patrizia. Grazie per avermi accolta, magari con un 

pò di fatica all’inizio, nel tuo cuore. Non trovo assolutamente scontato il fatto che tu 

abbia scelto di volermi bene, nonostante non ci fosse un legame di sangue. Ti ringrazio 

anche per non avermi mai giudicata e per aver cercato sempre di trovare un posto in 

più per me.  

 

Ringrazio i miei zii, Renata e Luigi per non aver dubitato mai di ciò che sentivo. Avete 

sempre dato importanza anche alle mie intuizioni, come quella di Padova. Questo per 

me vuol dire tanto. 

 

Ringrazio mia madre, Zoe. Grazie mamma, per avermi supportata sempre nella scelta 

del trasferirmi a Padova. Grazie anche per il tuo amore e per avermi insegnato il 

valore della perseveranza. Se sono riuscita a dare tutti gli esami in tempo è perché mi 

hai insegnato a non mollare mai, anche quando mi sembra  impossibile riuscire in 

qualcosa.  

 

Ringrazio la città di Padova, per non avermi fatta sentire mai disorientata.  

 

                                                                                                                                             
42 



Infine, ringrazio me stessa. Grazie Vera per non esserti mai piegata all’indifferenza e 

per voler ancora una società in cui nessuno venga escluso. Ti voglio bene. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

                                                                                                                                             
43 


